

Всякий раз, когда я бываю в Зачатьевском монастыре, Я ВИЖУ, КАК ОН БЛАГОУКРАША-ЕТСЯ И КАК МНОГО СИЛ БЫЛО положено матушкой игуменией и сестрами для того, чтобы в центре нашего града воссиял этот величественный собор, ГЛАВНЫЙ ХРАМ МОНАСТЫРЯ, и чтобы до неузнаваемости изменился весь внешний облик святой обители, НЕКОГДА РАЗРУШЕННОЙ и посрамленной, а ныне возродившейся к жизни. В истории Зачатьевского монастыря словно отразилась вся история нашего Отечества, А В КАКОМ-ТО СМЫСЛЕ история всей Церкви. Верю, что в этой обители будет ВСЕГДА ХРАНИТЬСЯ ПРЕДАНИЕ о днях древних и всегда БУДУТ СОХРАНЯТЬСЯ СИЛЬНАЯ вера, непоколебимое УПОВАНИЕ НА ВСЕБЛАГУЮ И совершенную волю Божию Сватейший Патриарх Московский u bces Pycu Kupuss





[**4**] <u>ОФИЦИАЛЬНО</u>



**[10]** <u>Интервью</u> Игумения Иулиания (Каледа): «Хотелось стать здесь хотя бы последней послушницей»

Счастлив тот, кому открылся Господь и кто с любовью устремился за Ним. Настоятельницу ЗАЧАТЬЕВСКОГО СТАВРОПИГИАЛЬНОГО женского монастыря в Москве игумению Иулианию можно назвать счастливым человеком. И – созидательницей. Казалось, СОВСЕМ НЕДАВНО ОБИТЕЛЬ ТОРЖЕственно, с большим воодушевлением отметила двойной юбилей: 650-летие монастыря и 15-летие возобновления его статуса. Не успели оглянуться – снова двойное торжество: 655-летие обители и 20-летие ее возрождения. К нему тоже стараются подготовиться достойно. Но главное – благодаря ревностным трудам монашеской семьи за минувшие два десятилетия и возрождающийся на глазах МОНАСТЫРЬ, И ЕГО СВЯТЫНИ, И НЕ-БЕСНЫЕ ПОКРОВИТЕЛИ СТАЛИ ОСОБО любимы и почитаемы народом

Нина Ставицкая



[**20**] <u>Фотолетопись</u> 20 ЛЕТ ВОЗРОЖДЕНИЯ Зачатьевского монастыря Сад Пресвятой Богородицы



[**42**] <u>История</u> Первые на Москве

Основательницы московского ЖЕНСКОГО МОНАШЕСТВА И РУССКОГО женского общежития в целом, первоначальницы Зачатьевского монастыря преподобные Иулиания и Евпраксия, подобно женаммироносицам, следовали за СВОИМ СТАРШИМ БРАТОМ МИТРОПОлитом Алексием Московским ко ХРИСТУ, ПЛАМЕНЕЯ ЛЮБОВЬЮ К БОГУ Анастасия Михалос



## [**50**] <u>Святыня</u> Под покровом Милостивой

Главной святыней Зачатьевской ОБИТЕЛИ ЯВЛЯЕТСЯ ЧУДОТВОРНАЯ икона Божией Матери «Милостивая». Образ известен в монастыре с XVIII века Игумения Иулиания (Каледа)



**[54]** <u>Один день из жизни</u> На двух крылах

У монаха два крыла – молитва и послушание. В аннотации К ОДНОМУ ДОКУМЕНТАЛЬНОМУ ФИЛЬму говорится, что, если одно КРЫЛО ОТОРВАТЬ, ЭТО БУДЕТ УЖЕ калека, а не монах. Поэтому истинные монахи всегда были и молитвенниками, и великими тружениками. В Зачатьевском монастыре слова святых отцов О МОЛИТВЕ И ПОСЛУШАНИИ СТАРАются не забывать. Об этом, среди МНОЖЕСТВА ДРУГИХ, - ГЛАВНЫЕ ЗАБОТЫ НАСТОЯТЕЛЬНИЦЫ ОБИТЕЛИ игумении Иулиании (Каледы) Нина Ставицкая



## [66] MHEHUE

## «Здесь – пир веры, и каждого ЗДЕСЬ ПРИНИМАЮТ С ЛЮБОВЬЮ»

Для многих людей Зачатьевская ОБИТЕЛЬ СВЯЗАНА С ОПРЕДЕЛЕННЫМ отрезком жизни. Святое место соединяло судьбы самых РАЗНЫХ ЛЮДЕЙ В РАЗНЫЕ ЭПОХИ, ВПЛЕТАЯ ИХ В КРУЖЕВО МОНАСТЫРской истории. С годами эта СВЯЗЬ ТОЛЬКО КРЕПНЕТ, ОСТАВЛЯЯ В ДУШАХ БЛАГОДАРНУЮ ПАМЯТЬ Записала Елена Днепрова



Содержание



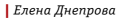
## [70] **ИСКУССТВО** Новая Гефсимания

НЕ ВСЯКИЙ ЗНАЕТ, ЧТО НА ТЕРРИТОрии Зачатьевского монастыря ЕСТЬ УНИКАЛЬНЫЙ «ПЕЩЕРНЫЙ» храм в честь Успения Божией Матери - место особое, исключительно для монашествующих. Насельницы обители называют его Новой Гефсиманией Ольга Куприянова



## [**78**] <u>Наследие</u> СКАЗ О ТОМ, КАК «РЖАВАЯ ЖЕЛЕЗКА» МОЖЕТ ОКАЗАТЬСЯ СВЯТЫНЕЙ

В Зачатьевской обители ОТКРЫВАЕТСЯ МУЗЕЙ АРХЕОЛОГИИ. В его основе – остатки фунда-МЕНТОВ ДРЕВНИХ ХРАМОВ И МОНАстырских строений, надгробия, БОГОСЛУЖЕБНАЯ УТВАРЬ, ПРЕДМЕТЫ ОБИХОДА, А ТАКЖЕ ДРУГИЕ ЦЕННЕЙшие археологические находки, ОБНАРУЖЕННЫЕ В РЕЗУЛЬТАТЕ совместных многолетних трудов монахинь и коллектива ученых. Найденные предметы повествуют об истории монастыря и иноче-СКОМ ПОДВИГЕ ЕГО НАСЕЛЬНИЦ на протяжении веков





## [<mark>84</mark>] <u>Отцы Церкви</u> Святитель Тихон: Добрый зело

Он жил в скорбное время, жил СКОРБЯМИ СВОЕГО НАРОДА, погашая его боль молитвой и состраданием. Святой Патриарх-страдалец очень любил Зачатьевский монастырь, где находил утешение в последние годы жизни и где его особо почитают. И именно здесь он совершил свою последнюю литургию... Анастасия Михалос



## **[94]** <u>ГОЛОСА ВРЕМЕНИ</u> Монастырские старицы

ЖЕНСКОЕ СТАРЧЕСТВО - ТЕМА ВЕСЬМА деликатная, поскольку девичьи обители в дореволюционной России вели закрытый образ жизни, посторонние туда не попадали, и, в сущности, мы знаем ОЧЕНЬ НЕМНОГО О СТАРИЦАХ МОнастырей. Сразу приходит на ум наставница игумении Арсении (Себряковой) схимонахиня Ардалиона, и, пожалуй, можно перечислить еще с полтора десятка имен. Однако мало что известно об их подвижничестве и тем более наставничестве. В Зачатьевской обители бережно ХРАНЯТ ПАМЯТЬ О МОНАСТЫРСКИХ старицах. О трех из них, особо по-ЧИТАЕМЫХ СЕСТРАМИ, - НАШ РАССКАЗ

Елена Владимирова

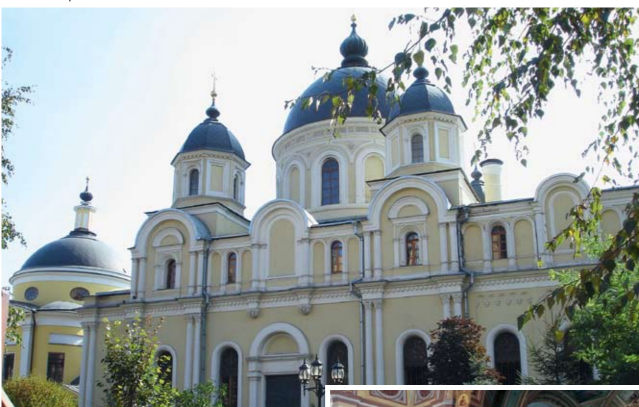


## [**104**] <u>Книжная полка</u> ЗАКЛАДКА Учись побеждать страсти

В 2012 году издательство Зачатьевского монастыря в серии «Духовный опыт РУССКОГО ЖЕНСКОГО ПОДВИЖНИЧЕ-СТВА» ВЫПУСТИЛО КНИГУ «Учись побеждать страсти» жизнеописание насельницы обители монахини Антонины (Яковлевой), прожившей НА ЗЕМЛЕ ЧУТЬ БОЛЕЕ ВЕКА, НАЧАВ-ШЕЙ СВОЙ МОНАШЕСКИЙ ПУТЬ В XIX столетии и завершившей его в конце 60-х гг. XX века Елена Владимирова

## Монастырскій въстырскій

#### События | Новости



## Конференция «Монашество Святой Руси: от истоков к современности»

23—24 сентября в Покровском ставропигиальном женском монастыре Москвы по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, в рамках празднования 1000-летия преставления святого равноапостольного князя Владимира была проведена Международная богословская научнопрактическая конференция «Монашество Святой Руси: от истоков к современности».

В форуме приняли участие 9 архиереев, 53 архимандрита и игумена, 73 игумении и 47 монашествующих. Всего 192 участника из более чем 80 епархий Русской Православной Церкви, Украинской Православной Церкви Московского Патриархата, Белорусской Православной Церкви Московского Патриархата (Белорусского Экзархата), Православной Церкви Молдовы Московского Патриархата, а также игумены и игумении монастырей Элладской Православной Церкви, Кипрской Православной Церкви, Святой Горы Афон, Русской Православной Церкви Заграницей.

В президиуме присутствовали: Председатель Комиссии Межсоборного присутствия по вопросам организации жизни монастырей и монашества митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий; Председатель Синодального отдела по монастырям и монашеству архиепископ Сергиево-Посадский Феогност; митрополит Саранский и Мордовский Зиновий; архиепископ Новогрудский и Слонимский Гурий; епископ Лидский и Сморгонский Порфирий, Председатель Синодального отдела по монастырям и монашеству Белорусского Экзархата; епископ Борисовский и Марьингорский Вениамин, игумения Иулиания (Каледа), Заместитель Председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, настоятельница Зачатьевского ставропигиального женского монастыря Москвы; игумения Феофания (Мискина), настоятельница Покровского ставропигиального женского монастыря Москвы.

В докладах пленарного заседания, двух секций и заседаний двух «круглых столов» были освещены важнейшие темы современной











монашеской жизни и затронуты наиболее актуальные вопросы и трудности, встречающиеся в жизни большинства обителей.

Игумения Иулиания (Каледа) сообщила, что темы докладов были сформулированы на основании вопросов, поступивших из епархий в Синодальный отдел по монастырям и монашеству. Весьма актуальной проблемой является в настоящее время присутствие в монастырях продуктов новейших технологий и, прежде всего, современных средств связи. В докладе, посвященном вопросу соотношения современных технологий и отречения от мира, архиепископ Берлинский и Германский Марк обратил внимание на тот факт, что, как во все времена, так и теперь, монахи пользуются техническими средствами, но в наши дни многократно увеличивается опасность попасть в зависимость от них, утратить душевный мир и молитвенный настрой. Однако, поскольку исполнять целый ряд послушаний сегодня невозможно, в частности, без компьютера, архиепископ Марк предложил ряд практических мер, ограничивающих его негативное влияние на жизнь иноков.

Игумен Петр (Мажетов), настоятель Свято-Косьминской мужской пустыни (Екатеринбургская епархия), в своем выступлении осветил тему отношения монахов к родственникам, представив вниманию аудитории богословский, аскетический и экклесиологический аспекты понимания этой проблемы и возможные пути ее разрешения.

Архимандрит Порфирий (Шутов), наместник Спасо-Преображенского Соловецкого ставропигиального мужского монастыря, в докладе «Взаимоотношения между монастырями: значение и формы общения» напомнил собравшимся основы библейско-богословского учения об общении и классифицировал, какие формы общения необходимы монастырям в наше время, какие желательны и какие допустимы.

Игумения Феоксения, настоятельница монастыря иконы «Живоносный источник» Хрисопиги в Ханье (о. Крит, Греция), передала участникам конференции благословение Патриарха Константинопольского Варфоломея. В своем выступлении «Исполнение обета отречения от мира в условиях взаимодействия с миром» игумения предложила собравшимся святоотеческий взгляд на кажущееся противоречие, обозначенное в теме доклада. Святые никогда не остаются безучастными к человеческой боли. «Удаляясь от мира, монах должен быть другом каждому человеку, сострадать беде каждого. В этом тайна монашеской жизни», — отметила игумения Феоксения.

.

События | Новости



О том, как найти золотую середину в вопросе духовного образования и внутреннего делания монашествующих, рассказала собравшимся игумения София (Силина), настоятельница Новодевичьего монастыря в Санкт-Петербурге. В своем выступлении игумения поделилась собственным пониманием того, каким образом должен складываться процесс образования монашествующих. Подлинное постижение богословской науки монахом происходит в результате сочетания интеллектуальной деятельности с очищением сердца от страстей в послушании игумену, в смирении и кротости души. «Отвлеченное рациональное знание, — считает игумения София, — лишается жизненной силы».

По завершении обсуждения докладов работа конференции продолжилась в формате круглых столов, организованных отдельно для игуменов и игумений монастырей, по теме «Отеческое (материнское) отношение к братии (сестрам) и управление монастырем».

Заседание круглого стола для игуменов монастырей возглавил епископ Борисовский и Марьингорский Вениамин. Вначале был заслушан доклад наместника Псково-Печерского мужского монастыря архимандрита Тихона (Секретарева), посвященный святым обители и возможности прославления и канонизации Печерского духовника старца архимандрита Иоанна (Крестьянкина).

Затем участники круглого стола приступили к обсуждению многих актуальных вопросов современной монашеской жизни, важнейшими из которых являются сочетание игуменом монастыря доверия к братии и контроля над ними; и каким образом игумен может оценить свое управление монашеским братством.

Мнения заседавших по данной проблеме разделились: некоторые игумены высказались

за определенный контроль над насельниками монастыря в духе Евангельской любви со стороны благочинного обители и специально учиненных братий, поскольку наместник отвечает за вверенных ему чад пред Богом. Большинство же присутствующих считают, что само понятие «контроль» в узком его значении как термина административного неприемлемо в данной ситуации - более уместно оперировать понятиями духовное попечение, пастырское окормление и воспитание, которые предполагают взаимное духовное доверие братии и игумена обители. Предполагается, что в этом случае будет осуществляться духовное возрастание насельников и наместника. И, конечно же, личный пример игумена и его молитвенный настрой должны являться духовным ориентиром для братии.

В завершение работы круглого стола участники обменялись впечатлениями о прошедшей конференции и поддержали предложения, внесенные Председателем Синодального отдела по монастырям и монашеству архиепископом Сергиево-Посадским Феогностом по совершенствованию проведения монашеских конференций.

Круглый стол для игумений возглавила игумения Иулиания (Каледа), Заместитель Председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, настоятельница Зачатьевского ставропигиального женского монастыря Москвы. Участницы обсудили вопросы, связанные с необходимостью духовного единства, доверия и послушания насельниц обителей игумениям; поделились опытом решения насущных проблем монастырской жизни.

Завершая работу конференции, участники выразили глубокую благодарность Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу за благословение провести данный форум.

По результатам работы конференции был принят итоговый документ.





## Состоялось заседание Комиссии Межсоборного присутствия по вопросам организации жизни монастырей и монашества

9 октября 2015 года на Патриаршем подворье Свято-Троицкого Серафимо-Дивеевского монастыря в Москве состоялось третье в текущем году заседание Комиссии Межсоборного присутствия по вопросам организации жизни монастырей и монашества. Мероприятие возглавил Председатель Комиссии митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий.

Заседание состоялось в день 25-летия диаконской хиротонии главы Нижегородской митрополии и в день памяти святителя Тихона, Патриарха Московского и всея России. В связи с этим перед началом работы викарий Святейшего Патриарха Московского и всея Руси епископ Воскресенский Савва поздравил митрополита Георгия с 25-летием служения в священном сане и преподнес ему в дар от всех членов Комиссии икону святителя Тихона.

В ходе заседания была утверждена концепция принятия уставов монастырей Русской Православной Церкви. Документ подготовила рабочая группа под руководством наместника Спасо-Преображенского Соловецкого ставропигиального монастыря архимандрита Порфирия (Шутова). Принятием концепции

был решен один из вопросов, предложенных Комиссии к рассмотрению президиумом Межсоборного присутствия.

Также с докладами выступили руководители других рабочих групп. Епископ Воскресенский Савва рассказал о разработке документа об ученом монашестве. Настоятельница Свято-Троицкого Серафимо-Дивеевского женского монастыря игумения Сергия (Конкова) представила первую часть документа о священнослужении монахов в женских обителях и на приходах.

Кроме того, выступили руководитель рабочей группы по разработке юридических аспектов поступления в монастырь и выхода из него настоятельница Воскресенского Новодевичьего монастыря Санкт-Петербурга игумения София (Силина) и руководитель рабочей группы по разработке вопросов практик откровения помыслов в монастырях настоятельница Зачатьевского ставропигиального монастыря Москвы, Заместитель Председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству игумения Иулиания (Каледа).

Митрополит Георгий подвел итоги работы Комиссии в этом году. Следующее заседание состоится в 2016 году. На нем будут рассматриваться вопросы, которые в настоящее время находятся в стадии разработки.

6 \_\_\_\_\_\_ 7

События | Новости



## Иоанно-Предтеченский монастырь приглашает насельниц женских монастырей на богословские курсы

10 октября 2015 года в Иоанно-Предтеченском ставропигиальном женском монастыре Москвы начали работу курсы дополнительного образования для насельниц женских обителей.

Открытые в 2012 году курсы включены в образовательную систему Русской Православной Церкви под патронажем Центра образования духовенства г. Москвы при Новоспасском ставропигиальном мужском монастыре.

Первые два года обучения в основном были посвящены изучению Священного Писания Ветхого и Нового Завета, параллельно сестры достаточно подробно изучали катехизис, историю Церкви, богослужения и церковного искусства. Третий год обучения дал возможность углубиться в труды святых отцов и познакомиться с монашеской жизнью Востока и Запада.

Нынешний, четвертый, год позволит учащимся на лекциях по восточной и латинской агиографии изучить жития святых по древним текстам, а также продолжить

занятия по патрологии и истории развития монашества на Востоке.

Авторские программы составлены специально для данных курсов. Все преподаватели — ведущие специалисты по истории Церкви, библеистике, литургике, церковному искусству; преподаватели МДА, ПСТГУ, московских вузов, авторы статей в «Православной энциклопедии».

Программа 4-го года обучения:

- 1. Патрология (2 семестра)
- 2. История православного монашества и аскетического учения на Востоке (2 семестра)
- 3. Восточная агиография (2 семестра)
- 4. Западная агиография (2 семестра; факультатив)

В план занятий входят лекции и семинары. Особенность курсов — их доступность и открытость: насельницы монастырей могут прослушать столько предметов, сколько им необходимо.

На занятия приглашаются желающие из числа монашествующих (без ограничения по возрасту). Программа построена с таким расчетом, что позволяет усваивать материал даже тем, кто не имел возможности прослушать начальный семестр.

Насельницы монастырей могут посещать курсы по благословению своей игумении. Монашествующие (в том числе послушницы, инокини, монахини), живущие в миру, — по благословению настоятельницы Иоанно-Предтеченского монастыря игумении Афанасии (Грошевой).

Обучение бесплатное. Занятия проходят по субботам с 10.30 до 15.00 часов.

#### Вопросы по телефону:

Монахиня Феонилла:

Монахиня Анувия: +79154525902 -куратор курсов

+7 926 375 22 38 — секретарь

В июле 2015 года Святейшим Синодом утвержден документ «Положение об образовательных курсах для монашествующих РПЦ», в котором говорится об обязательном получении базового богословского образования «для насельниц и готовящихся к постригу в ставропигиальных и епархиальных женских монастырях Русской Православной Церкви, не имеющих духовного образования».



## В Донской монастырь переданы мощи святых

11 октября 2015 года Донскому ставропигиальному мужскому монастырю Москвы передали святые мощи апостола Иакова, брата Господня по плоти, и великомучениц Варвары и Екатерины.

В этот день по окончании Божественной литургии мощи принял наместник Донской обители игумен Парамон (Голубка) от посетившей монастырь маркизы Иммаколаты Соларо дель Борго, которую сопровождали князь И.И. Голицын, его супруга И.В. Голицына и двоюродная племянница князя Е.Д. Коваленко.

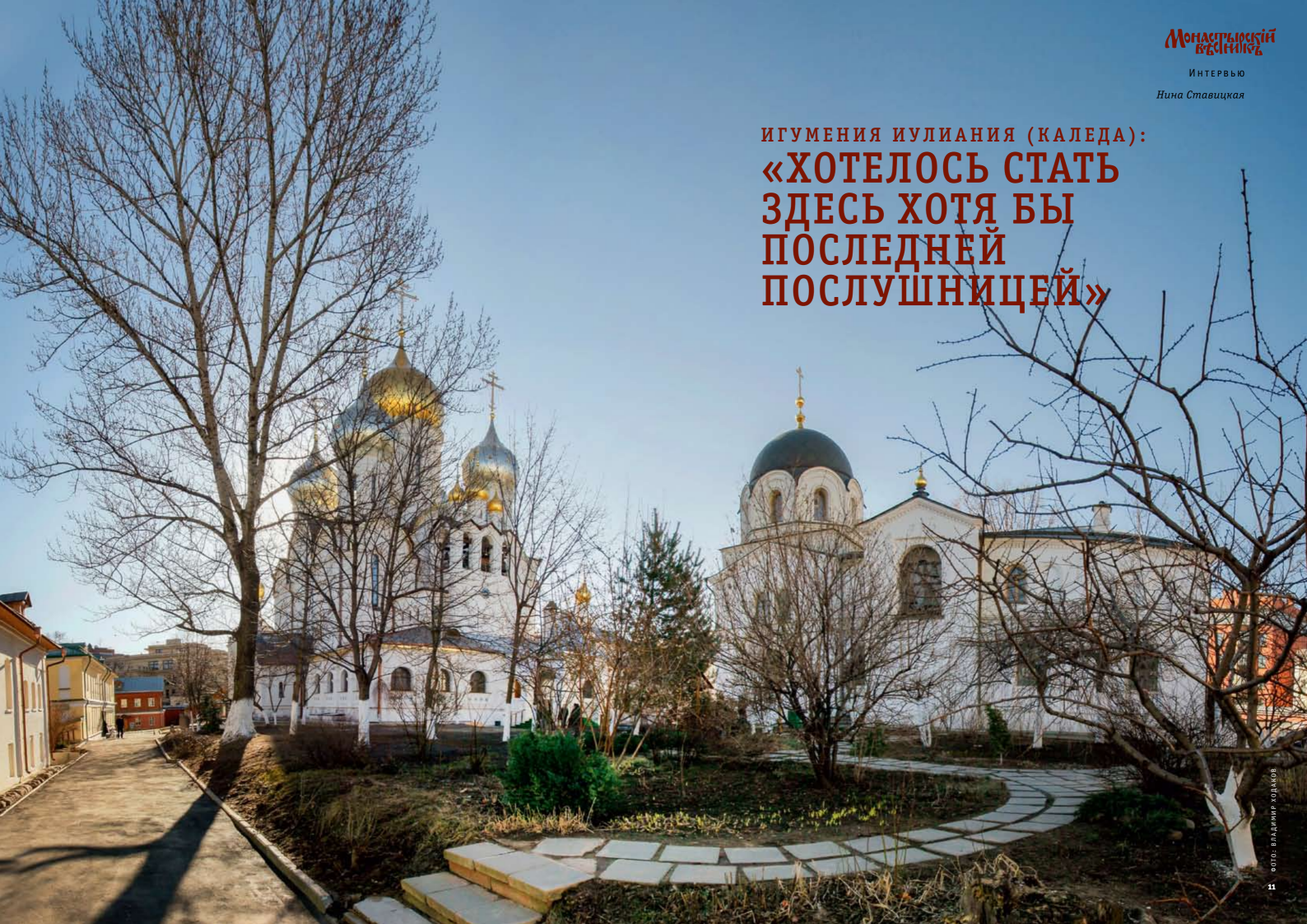
В приветственном слове наместник монастыря поблагодарил маркизу за при-

несенные святыни и выразил надежду, что подобные встречи состоятся еще не раз. Мощи святых будут находиться в храме Архистратига Божия Михаила после окончания проводимых в нем реставрационных работ.

Маркиза Иммаколата поблагодарила наместника, братию и прихожан обители за возможность посетить Донской монастырь и поучаствовать в деле воссоздания монастырских святынь.

Князь Иван Илларионович отметил, что история его предков тесно связана с Донской обителью (многие из них погребены на монастырском некрополе) и что он с особым чувством пребывает в храме, стены которого помнят его прародителей.

8 \_\_\_\_\_





Счастлив тот, кому открылся Господь и кто с любовью устремился за Ним. Настоятельницу Зачатьевского ставропигиального женского монастыря в Москве игумению Иулианию можно назвать счастливым человеком. И – созидательницей. Казалось, совсем недавно обитель торжественно, с большим воодушевлением ОТМЕТИЛА ДВОЙНОЙ ЮБИЛЕЙ: 650-ЛЕТИЕ МОНАСТЫРЯ И 15-ЛЕТИЕ ВОЗОБНОВЛЕНИЯ ЕГО СТАТУСА. НЕ УСПЕЛИ ОГЛЯНУТЬСЯ - СНОВА ДВОЙНОЕ ТОРЖЕСТВО: 655-ЛЕТИЕ ОБИТЕли и 20-летие ее возрождения. К нему тоже стараются подготовиться достойно. Но главное – благодаря ревностным трудам монашеской семьи за минувшие два ДЕСЯТИЛЕТИЯ И ВОЗРОЖДАЮЩИЙСЯ НА ГЛАЗАХ МОНАСТЫРЬ, И ЕГО СВЯТЫНИ, И НЕБЕСНЫЕ ПОКРОВИТЕЛИ СТАЛИ ОСОБО ЛЮБИМЫ И ПОЧИТАЕМЫ НАРОДОМ

ри встрече нельзя было не поразиться загруженности игумении Иулиании лиании и монахине Евпраксии? множеством важных дел и послушаний: настоятельница обители, готовящейся к великому праздничному торжеству; заместитель Председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, активно участвовавшая в подготовке и проведении Международной богословской научнопрактической конференции «Монашество Святой Руси: от истоков к современности», прошедшей в рамках празднования 1000-летия преставления святого равноапостольного князя Владимира; член Межсоборного присутствия Русской Православной Церкви – а это значит серьёзная кропотливая работа над созданием важных церковных документов. Да, тут каждая минута на счету! Но матушка для всего и для всех находит духовный отец протоиерей Александр Егоров (он время. Наша беседа началась с такого вопроса:

Скажите, когда Вы только-только пришли в Зачатьевский монастырь, Вы много знали об ее основателе святителе Алексии, митрополите Московском

## и всея России, и его родных сестрах - игумении Иу-

Из московских святителей, наверное, я лучше всего знала святителя Алексия, потому что ещё ребенком достаточно часто бывала с родителями на службе в Елоховском соборе, и каждый раз мы благоговейно прикладывались к мощам чудотворца. Так что у меня с самого детства была любовь к этому святому. А вот о Зачатьевских матушках-основательницах узнала значительно позже, в 1984 году.

В день празднования иконы Божией Матери «Милостивая» в храме пророка Божия Илии в Обыденском переулке, прихожанкой которого я была, отпевали последнюю из сестёр закрытого в 1923 году монастыря - схимонахиню Нину (Корнееву). Мой был духовником последних сестер Зачатьевского монастыря), разобрав келью матушки Нины после ее кончины, передал мне монастырские документы, архивные фотографии обители и благословил мона-



Среди тех документов находилась тетрадочка с описанием чудес, произошедших по молитвам к нашим матушкам Иулиании и Евпраксии. С замиранием сердца читала и перечитывала я строчки, отпечатанные на пишущей машинке в 1905 году. После этого стала матушек поминать, иногда молитвенно к ним обращаться. Но время какое было? Вряд ли кто мог помыслить в те годы, что монастырь будет передан Церкви и эта древнейшая женская обитель возродится.

Прошло не одно

поколение монахинь,

которые, конечно, были

намного достойнее

нас и мечтали о том дне,

ждали того момента,

КОГДА ПРОСЛАВЯТ НАШИХ

Зачатьевских матушек -

ОСНОВАТЕЛЬНИЦ ОБИТЕЛИ.

Но Господь именно нам

грешным судил это.

Может, из-за того,

ЧТО МЫ ТАКИЕ СЛАБЫЕ

и немощные

и без Его явных чудес

нам не прожить?

игумения Иулиания (Каледа)

А когда в начале 90-х годов отношение к Православной Церкви в нашем государстве изменилось, при Обыденском храме была создана воскресная школа. И вот мы стали готовиться к первой Рождественской елке. Это сегодня проведение подобного мероприятия на приходе нечто само собой разумеющееся, а сразу после советского периода это казалось из ряда вон выходящим, совершенно удивительным событием.

Начали усиленно думать, где же нам провести праздник. Обыденскому храму передали домик напротив, однако был он в плачевном состоянии. Занятия воскресной школы там велись, но проводить Рождественскую елку в том жалком помещении?! Отец Александр Егоров посоветовал сходить в Зачатьевский монастырь, на территории которого располагалась обычная средняя школа, и попытаться договориться с директором о нашем праздничном мероприятии.

Мы пошли. Три человека: диакон — отец Николай Важнов, впоследствии 18 лет прослуживший

старшим священником в Зачатьевском, староста храма и я, прихожанка Мария. Зашли на территорию через святые врата. Увидев Надвратный храм, я почувствовала, что сердечко у меня сжалось. С директором школы переговоры по поводу Рождественской елки, к счастью, оказались плодотворными. Но главное (как сейчас помню: это был праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы) — Господь и Матерь Божия вложили в меня в тот день мысль, что хорошо бы было этот монастырь восстановить. Попросить на первых порах Надвратный храм, сделав его приписным к нашему Обыденскому, а затем...

Правда, озвучить всё это в разговоре с отцом ху и попросим прислать сюда игумению и сестер из Александром я побоялась, сказала только про Надвратный храм. Вместе с ним мы пошли к старосте, женского монастыря. Я все время молилась Матери

который сразу заговорил о деньгах: «Где средства на восстановление возьмем?» Однако, добавил он, надо подумать. Стали мы коллективно размышлять. И вдруг я узнаю, что православное благотворительное Братство во имя Всемилостивого Спаса, объединявшее духовные общины целого ряда московских протоиереев, обратилось к Святейшему Патриарху с ходатайством. Известные пастыри первопрестольного града просили отдать территорию монастыря под Братство, намереваясь сделать здесь православную гимназию, издательство и т.д.

Меня охватило беспокойство: как можно древнейшую женскую обитель отдавать под Братство? Отправилась к отцу Александру и первый и последний раз в жизни так горячо с ним разговаривала. «Батюшка, Вы понимаете, что это невозможно? Это ведь невозможно! Надо, чтоб монастырь там был!» - эмоционально, с жаром повторяла я. Батюшка тоже напомнил мне про деньги, которые не достать, еще что-то говорил, а я все твердила про монастырь. Позже попросила у него прощения (признаюсь, не раз потом извинялась), что так с ним разговаривала, а отец Александр улыбнулся и сказал, что специально не соглашался с моими доводами, дабы проверить, действительно ли огромно мое желание возрождать обитель.

В общем, в 1991 году по благословению Святейшего Патриарха Алексия II при Ильинском храме было создано Сестринство в честь иконы Божией Матери «Милостивая», поставившее своей целью воссоздание Зачатьевского монастыря.

Как трогательно вспоминал о том времени в одном из своих интервью протоиерей Николай Важнов, разведку в отношении порушенной святыни — Зачатьевской обители — провели духовная дочь отца Александра Егорова Маша с целой командой таких же девчушек-единомышленниц. Итак, активная прихожанка Мария Каледа стала старшей сестрой Сестринства?

Да. Мы как думали? Сейчас начнем собирать документы и ходатайствовать, чтобы монастырь передали Церкви. Начнем освобождать корпуса и что-то там делать, а затем пойдем к Святейшему Патриарху и попросим прислать сюда игумению и сестер из Пюхтицы или Рижского Свято-Троице-Сергиева женского монастыря. Я все время молилась Матери



Божией, чтобы Она, Владычица Небесная, сподобила меня когда-нибудь стать здесь хотя бы последней послушницей. В тот момент я даже помыслить не могла, что стану игуменией этого монастыря и на меня ляжет груз по его возрождению и устроению внутренней монашеской жизни.

А также – труды по подготовке к прославлению игумении Иулиании и ее сестры и верной помощницы монахини Евпраксии как местночтимых святых в 2001 году, а затем, в 2008-м, в лике общецерковных святых...

По этому поводу я часто думаю: ведь прошло не одно поколение монахинь, которые, конечно, были намного достойнее нас и мечтали о том дне, ждали того момента, когда прославят наших Зачатьевских матушек — основательниц обители. Но Господь именно нам грешным судил это. Может, из-за того, что мы такие слабые и немощные и без Его явных чудес нам не прожить?

#### Отходная откладывается

И таким явным чудом для всех стало исцеление от тяжёлой болезни, настигшей Вас уже в монастырских стенах?

Тяжелой и, скажем, в какой-то степени непонятной. Врачи не могли определить, что со мной происходит. Предыстория такова: начиная с 1992 года мы стали жить в монастыре. А в 1993-м, на Лазареву субботу, освятили Надвратный храм, и с этого момента у нас начались богослужения. На Пасху мы отслужили первую заутреню, разговелись. Я шла по территории монастыря, радостно пела «Христос Воскресе!» И неожиданно споткнулась на лестнице, упала, разбила ногу. Ну, разбила и разбила, вроде ничего страшного. Но вскоре нога опухла, затем начался тромбофлебит. Дальше стало происходить вообще что-то необъяснимое. Начались приступы, я чуть ли не теряла сознание, дыхание прерывалось, пульс становился редким. Во время одного из таких приступов, продолжавшегося около двух часов, сёстры уже собрались читать отходную. Причём я слышала их голоса, однако сама не могла ничего сказать, даже открыть глаза не получалось. Потом едва слышно попросила дать мне крещенской воды. Выпила глоток, меня покропили, стало немножко лучше. Хотели меня уже соборовать...

И тут я вспомнила случаи чудесного исцеления по молитвам к нашим матушкам, случившиеся ещё



до революции. Попросила отслужить панихидку на месте, где они были раньше погребены. Это был день памяти великомученика Георгия Победоносца. Мы пошли с крестным ходом на угол той общеобразовательной школы, в которой провели первую Рождественскую елку для воспитанников нашей воскресной школы. Пришли на место нынешнего Казанского придела монастырского собора, на асфальте кирпичом нарисовали крест. И вот на это самое место положили мою рубашку и платок. Когда служили панихиду, я просила матушек Иулианию и Евпраксию, что, если Господу угодно, пусть они дадут мне силы всё претерпеть. И мысленно пообещала им, что если всё образуется, то не пожалею усилий для их прославления.

Вернувшись в келью, надела освящённую рубашку и платок и почувствовала облегчение. До этого у меня почти все время держалась высокая температура, а тут ни температуры, ни других признаков заболевания! Я начала думать: что же мне сделать, чтобы матушек прославить? О церковном их прославлении мысли пока не возникали. Вначале мы хотели построить маленький деревянный храм рядом со Свято-Духовской церковью и сделать там гробничку.

Но Святейший Патриарх Алексий II не одобрил. Сказал, что на монастырской территории столько ещё арендаторов, плюс школьники. Обстановка тяжёлая, не дай Бог кто-то подожжет деревянную церковь!

Тогда мы каждый вечер стали приходить на угол школы и служить литийки. И молитовку, составленную еще до революции, читали. Рассказывали верующим о матушках и их благодатной помощи. Всё больше людей стало к нам приходить, и при каких-то их болезненных состояниях мы совершали панихидки. Появились случаи исцеления уже в наше время. Забегая далеко вперед, отмечу: когда завершалась подготовка документов к прославлению матушек, практически в последний момент мы узнали о необходимости предоставить в Комиссию по канонизации святых свидетельства архиереев, что в других епархиях наши святые основательницы обители тоже почитаются, зафиксированы случаи их благодатной помощи. Возопили к игумении Иулиании и монахине Евпраксии: "Преподобные матушки, помогите, если есть на то воля Божия!" И очень быстро, в течение нескольких дней, архипастыри из Воронежа, Ярославля, Твери, Рязани, Хабаровска, Саратова такие свидетельства прислали.

Синодальной комиссии по канонизации святых священник Максим Максимов шутил: «Матушка, Вы впрыгнули в последнюю дверь последнего вагона!» Всё же посоветовал переговорить с Председателем Комиссии митрополитом Крутицким и Коломенским Ювеналием, поскольку основные документы уже были подготовлены к заседанию Священного Синода, а наши материалы оказались как бы дополнительными и кто знает, войдут ли они в регламент? Улучив

момент на Патриаршей службе в Храме Христа Спасителя, я подошла к владыке Ювеналию. Как позже он мне сказал, я с таким жаром, с такой верой говорила о том, что матушки - скорые помощницы в скорбях и прошениях - должны быть канонизированы, что владыка в тот момент понял: документы обязательно нужно подавать на Священный Синод.

Уже потом мы узнали: на заседании Священного Синода митрополит Ювеналий первым стал говорить о том, что игумения Иулиания и монахиня Евпраксия, основавшие в XIV веке по благословению своего брата святителя Алексия первый самостоятельный женский монастырь в столице (до этого обители были разделены на мужскую и женскую половину), должны быть прославлены для общецерковного почитания...

#### Икона для Патриарха

То есть обет, данный в трудный момент жизни, Вы исполнили. Благодаря стараниям монашеской общины возобновленного Зачатьевского монастыря о его небесных покровительницах зна-

щих взывают к их помощи. А многим ли известно, что здесь за девять дней до кончины совершил свою последнюю Божественную литургию великий страдалец Русской Церкви Святейший Патриарх Тихон? И что весной нынешнего года отмечалось 90 лет со дня преставления святителя?

Об этом мы тоже стараемся говорить людям. Мы очень почитаем святителя Тихона, и для нас чрезвычайно дороги воспоминания о том, как в январе 1925 года в наш монастырь прибежал иподиакон Святейшего, сообщив о поступлении Патриарха в клинику имени Бакунина (она находилась рядом с обителью, на Остоженке). Иподиакон посетовал, что в палате

До чего же радостно было их читать! Секретарь у Его Святейшества нет никакой иконы, поэтому он пришел к монахиням. И хотя монастыря уже не было, сёстры продолжали здесь жить под видом артели. В письменных воспоминаниях сообщается, что одна из монашенок так разволновалась, что побежала к себе в келью, сняла со стены первую попавшуюся икону (которой оказалось Благовещение Пресвятой Богородицы в серебряном окладе) и отдала иподиакону. Тот отнес ее Патриарху Тихону, который очень обрадовался. Повесили икону в его палате, и, как написано в воспомина-

На 655-летие обители

хотим предложить гостям

СОВЕРШИТЬ УВЛЕКАТЕЛЬНОЕ

путешествие во времени.

Сейчас активно идёт

ОФОРМЛЕНИЕ ЗАЛОВ,

посвящённых разным

ПЕРИОДАМ РАЗВИТИЯ

монастыря. На каждый

ПЕРИОД ИЗГОТАВЛИВАЕТСЯ

свой макет. Макет

XIV века, к примеру,

БУДЕТ С ПОДСВЕТКОЙ,

С ТРАССИРОВКОЙ УЛИЦ

и современного

состояния города, чтобы

БЫЛО В ТО ВРЕМЯ И КАК ЭТО

выглядит сегодня

игумения Иулиания (Каледа)

ниях, Святейший утешался, глядя на

до своей кончины он отслужил в нашей обители Божественную литургию. Есть также сведения, что ещё он служил в церкви Воскресения Словущего на Остоженке, в нашем приписном храме. Святитель Тихон, Патриарх Всероссийский, скончался в больнице в праздник Благовещения Божией Матери. И когда отошёл ко Господу, сестры сразу вспомнили, какую икону они передали Патриарху. С любовью и волнением отданный образ явился для святителя неким предзнаменованием и утешил его перед уходом в вечность...

Милость Божия, что в этом году на праздник Благовещения, в день 90-летия преставления Патриархастрадальца, по благословению Святейшего Патриарха Кирилла на доме, где когда-то находилась клиника Бакунина, была установлена мемориальная доска. На ней изображен святитель Тихон с иконой Благовещения Пресвятой Богородицы

## ЛЮДИ ПРЕДСТАВЛЯЛИ, ЧТО

ют тысячи людей, много верую-

образ и в окно на древний Зачатьевский монастырь. Действительно, за девять дней

По минувшим векам

Матушка, какова программа празднования двойного юбилея?

Что собираетесь показать многочисленным гостям, которые прибудут разделить радость праздника с вами? О чем хотите им рассказать, какую главную мысль донести?

Прежде всего, мы хотели бы вознести благодарение Господу и Его Пречистой Матери за те великие милости, которые Они оказывают сей обители, и прославить наших преподобных матушек-основательниц со святителем Алексием, почтить память тех, кто до нас здесь подвизался. Мы очень сильно чувствуем связь Церкви земной и Церкви Небесной. Как я уже рассказывала журналу «Монастырский вестник» чуть К двойному юбилею хочется приурочить собы-

тие для нашей монашеской семьи очень значимое - открытие музея истории Зачатьевского монастыря. Находится он под собором. Возрожденный собор был освящён Святейшим Патриархом Кириллом пятьлет назад, как раз на 650-летие обители. А на 655-летие собираемся предложить гостям совершить увлекательное душеполезное путешествие во времени. Сейчас активно идёт оформление залов, посвящённых разным периодам развития монастыря. На каждый период изготавливается свой макет. Там, где, допустим, фундамент XVIII-XIX вв., мы постараемся как можно полнее представить историю тех времен. Где фундамент XVI столетия, прихожане, паломники, гости услышат

и (благодаря оформлению) увидят, каким был монастырь после Большого Московского пожара и как он предшественники старались помогать по мере возотстраивался.

Понятно, что знакомство с музеем будет начинаться с XIV века, с момента основания первой девичьей обители в Москве, славившейся благочестием насельниц и строгостью исполнения церковного устава. Мне показали макет. На нем - средневековая Москва с Кремлем и пригородами, Москва-река, другие речки, село Семчинское, Остожье. Макет будет с подсветкой, с трассировкой улиц и современного состояния города, чтобы люди представляли, что было в то время и как это выглядит сегодня.

Также планируем к празднику издать книгуальбом с прекрасными иллюстрациями (подарочный вариант), посвященную святителю Алексию. Широко известно его житие, составленное святителем Димитрием Ростовским. Но, кроме него, в альбоме поместим, и это будет впервые опубликовано, житие основателя нашей обители, выполненное Пахомием Логофетом. Житие сейчас готовим к печати, оформлено оно довольно простенько, но зато со службой и акафистом.

А набор открыток, посвященных 20-летию возрождения монастыря, уже готов и выглядит он не просто красочно, а в какой-то степени необычно. Открытки, если можно так выразиться, двухсторонние. С одной стороны современный вид монастыря, храмы, иконостасы, приделы, а с другой – дореволюционная фотография обители или ее снимок на тот момент, когда мы только сюда пришли.

Конечно, 25 ноября мы ждем Святейшего и очень надеемся, что он возглавит службу в праздник иконы Божией Матери «Милостивая», а сослужить ему будут архиереи, которых он благословит, и московское

> духовенство. Также надеемся, что радость праздника разделят с нами гости из государственных структур. Хорошим другом обители является Александр Дмитриевич Беглов, полномочный представитель Президента Российской Федерации в Центральном федеральном округе. С радостью ждем наших благодетелей из префектуры и районной управы. Мы им признательны за внимание к монастырю и видим, чувствуем, что святая обитель является для них особым местом.

Милостью Божией у нас складываются добрые отношения с представителями власти. Примечательно, что за время возрождения монастыря в префектуре уже пятый префект трудится, но и ны-

нешний оказывает нам действенную помощь, и его можности.

#### Жажда Христа

Возможно, Господь

и не посылает нынче

много людей в обители

потому, что если

СРАЗУ МНОГО ПРИДЕТ,

КТО БУДЕТ НАУЧАТЬ ИХ

монашеской жизни,

С КОГО ОНИ БУДУТ БРАТЬ

пример? Господь

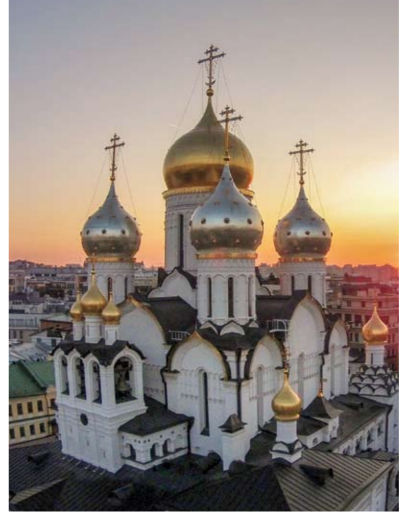
посылает, сколько надо

игумения Иулиания (Каледа)

Рассматривая набор открыток «Возрождение Зачатьевского монастыря. 1995-2015», отмечаешь, что на снимке, сделанном в начале прошлого века, возле Нового трапезного корпуса обители стоит довольно много насельниц. Сейчас их 23. Как заместитель Председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству Вы бываете в разных местах и видите, что в последнее время не так уж много людей выбирает монашеский путь. Это грустная

Спаситель говорит: «Не бойся, малое стадо!» Действительно, чего нам бояться, что в монастыри мало народа приходит? Кому надо, тот придет! Самое главное, как недавно сказал Святейший Патриарх Кирилл, обращаясь к монашествующим после праздничной службы в день 600-летнего юбилея Иоанно-Предтеченского женского монастыря на Китай-городе, если монашеская жизнь не представляет собой источник света, то





эта жизнь теряет смысл. Вы нужны людям настолько, насколько вы излучаете свет. А свет излучаешь только тогда, когда живешь по монашеским законам, когда много молишься, совершаешь добрые дела, беспрекословно несешь с любовью послушания, которые на тебя возлагаются, и делишься своей духовной радостью с людьми, находящимися рядом.

Мы действительно должны стать светом миру. Сейчас, конечно, трудное время для монашествующих. После 70 лет богоборческой власти некоторые традиции отчасти прерваны и люди нередко приходят в монастырь с багажом неверия, сомнений. Должны пройти годы, чтобы братия и сестры, избравшие монашеский путь, смогли сами в какой-то мере очиститься от страстей и помогать на этом пути другим.

Возможно, Господь и не посылает нынче много людей в обители потому, что если сразу много придет, кто будет научать их монашеской жизни, с кого они будут брать пример? Господь посылает, сколько надо.

Суть в том, что сегодня, как и сто или тысячу лет назад, есть души, уязвленные любовью Христовой и ищущие Христа. Прошедшая недавно конференция «Монашество Святой Руси: от истоков к современности» собрала в Москве многих игуменов и игумений из России и других стран, и, знаете, так радостно было всех видеть! Доклады, выступления, неформальное общение в перерывах и предыдущие встречи со многими монашествующими утвердили меня в мысли, что это люди, которые сами жаждут Христа и столь же сильно они жаждут привести ко Христу своих чад. •





Первый молебен в начале возрождения монастыря возглавил епископ Истринский АРСЕНИЙ. 22 декабря 1992 г.

Сестры Сестринства во имя иконы Божией Матери «Милостивая» в день первой патриаршей литургии в Надвратном храме. 25 ноября 1993 г.



Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II и старшая сестра Сестринства во имя иконы Божией Матери «Милостивая» Мария (Каледа) в день великого освящения Надвратного храма. 25 ноября 1993 г.

Торжественное возвращение чудотворной иконы Богородицы «Милостивой» из храма Пророка Божия Илии в Зачатьевскую обитель. 25 ноября 1999 г.

2015 году исполняется 20 лет со дня открытия и утверждения Зачатьевского ставропигиального женского монастыря по Указу Святейшего Патриарха Алексия II и решению Священного Синода от 5 мая 1995 года.

С того знаменательного события прошло два десятка лет, исполненных трудов, борьбы, исканий, праздничных и будничных служб, постоянных крестных ходов, скорбей и радостей, а наипаче молитв — церковных и келейных. Восстановление из руин древнейшей святыни первопрестольного града происходило постепенно, год за годом. Так же постепенно совершалось и продолжает совершаться возрождение внутреннего монашеского уклада, монастырских традиций, иноческого делания сестер, стремящихся послужить возлюбленному Господу Иисусу Христу «в преподобии и правде».

Монашеская жизнь вновь зародилась в стенах Зачатьевской обители 22 декабря 1992 года, в день главного монастырского праздника Зачатия святой праведной Анны, и началась она с молебна и освящения территории крестным ходом, что впоследствии стало благочестивой монастырской традицией.

Первая Божественная литургия и освящение Надвратного храма в 1993 году ознаменовали начало богослужебной жизни. «Затеплилась лампада монашеской молитвы», — так об этом дне записано в летописи монастыря. Через три года, в 1996 году, возрождается историческое подворье Зачатьевского в деревне Барвихе Московской области, где в 1998-м построили храм Покрова Божией Матери.

25 ноября 1999 года состоялось важнейшее событие в жизни обители — перенос чудотворной иконы Богородицы «Милостивая» из церкви Илии Пророка Обыденного в Зачатьевский монастырь. В этот же день настоятельница обители монахиня Иулиания возведена в сан игумении с вручением ей старинного монастырского жезла, принадлежавшего последней игумении Зачатьевского монастыря до его закрытия матушке Марии (Коробка).

2001 год отмечен канонизацией первоначальниц обители преподобных игумении Иулиании и монахини Евпраксии Московских в лике местночтимых святых (16 мая). В том же году стало возможным проведение богослужений в храме Сошествия Святого Духа. Во время восстановительных работ в нем был обнаружен чудом сохранившийся бесценный фрагмент алтарной росписи — лик Спасителя на Кресте. Завершился тот богатый на события год освящением домовой церкви Зачатия святой праведной Анны в Новом Трапезном корпусе. Общецерковное почита-

ние преподобных Иулиании и Евпраксии началось в 2008 году, когда на Архиерейском соборе они были причислены к лику святых. Прославление состоялось благодаря множеству случаев благодатной помощи и исцелений по молитвам к матушкам — не только в обители, но и в других городах, епархиях и странах.

2003 год примечателен началом археологических работ на месте разобранного здания советского периода. 2005-й — пребыванием в монастыре ковчега с частицей мощей святых мучеников Киприана и Иустины. Нескончаемая череда паломников (90 тысяч за 10 дней), постоянные молебны, круглосуточные дежурства, прием треб, ежедневный крестный ход с ковчегом — все это незабываемые страницы летописи Зачатьевской обители.

25 ноября 2005 года Святейшим Патриархом Алексием II была совершена закладка камня в основание воссоздаваемого собора Рождества Пресвятой Богородицы. Особо умилительным был чин выпускания девяти голубей (по числу предполагаемых престолов). За 40 дней до своей кончины Патриарх Алексий II в последний раз посетил Зачатьевский монастырь, преподав первосвятительское благословение матушке игумении и сестрам на дальнейшие труды и молитвы по восстановлению собора и благоукрашению обители. «Жизнь здесь жительствует», — были последние слова Святейшего о монастыре.

Освящение главного собора обители в 2010 году совершил уже Святейший Патриарх Кирилл в сослужении 10 архиереев, в том числе представителей Кипрской и Александрийской Православных Церквей. В тот день была большая радость, ведь одновременно освятили 7 престолов. В следующем году, 27 ноября, на площади перед святыми вратами монастыря Патриарх Кирилл освятил памятник основателю обители святителю Алексию, митрополиту Московскому.

В 2015 году, в день празднования 90-летия преставления святителя Тихона, Патриарха Московского (7 апреля), которого очень почитают в Зачатьевском, митрополитом Истринским Арсением была освящена мемориальная доска святителю на соседней с монастырем улице, установленная на здании больницы, где он скончался.

Многое в монашеской жизни сокровенно: постриг, молитвенное делание, прохождение внутреннего подвига борьбы с «ветхим человеком». Все эти важные в духовной жизни события не запечатлеваются на фотопленке, являясь достоянием сердца. Неприметные внутренние процессы зачастую отражаются во внешних, видимых фактах, с которыми мы предлагаем познакомиться читателю, полистав фотолетопись Зачатьевской обители за последние 20 лет.



Игумения Иулиания, духовенство и сестры обители у места почитания преподобных Иулиании и Евпраксии в день их церковного прославления. 16 мая 2001 г.

Возведение в сан игумении настоятельницы Зачатьевского монастыря Иулиании. 25 ноября 1999 г.



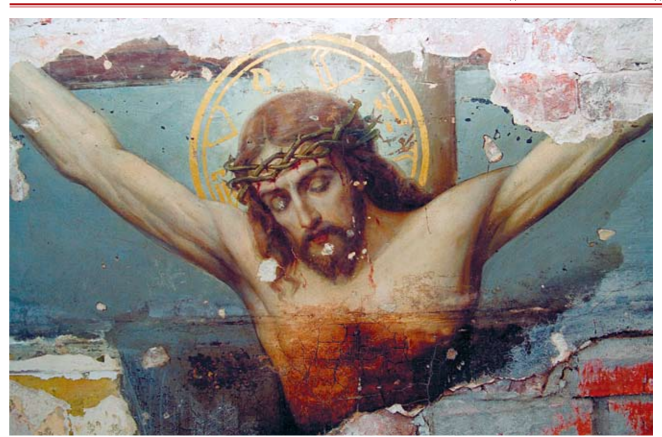
Канонизация преподобных игумении Иулиании и монахини Евпраксии в лике местночтимых святых. 16 мая 2001 г.







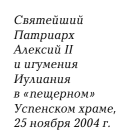




Открывшийся образ Христа Спасителя на алтарной стене храма Сошествия Святого Духа, май 2001 г.

Закладка камня в основание собора Рождества Пресвятой Богородицы Святейшим Патриархом Алексием II. 25 ноября 2005 г.



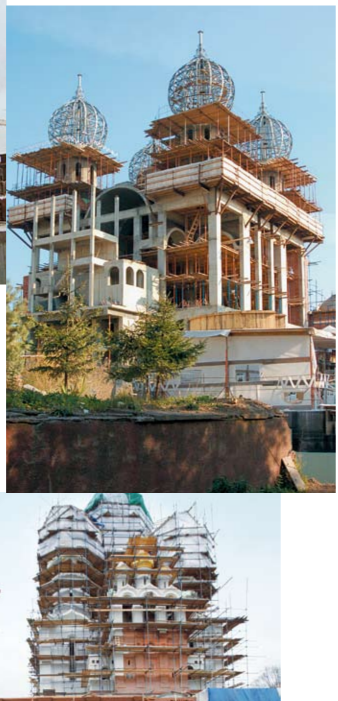




Архиепископ Истринский Арсений совершает освящение колоколов главного собора монастыря. 25 ноября 2008 г.

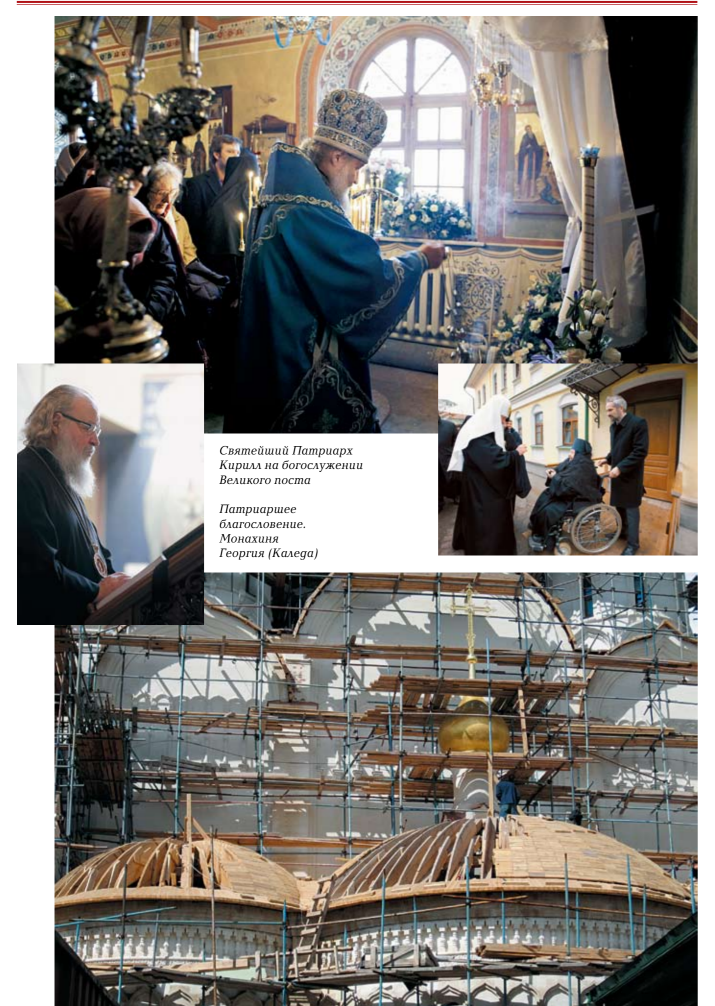


Этапы воссоздания собора Рождества Пресвятой Богородицы. Матушка игумения главный вдохновитель строительных работ





Фотолетопись





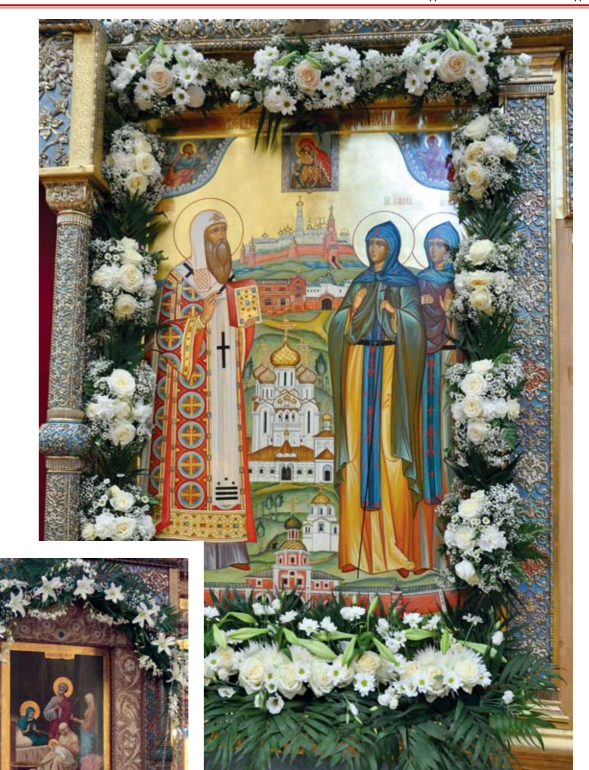


Патриарх Кирилл у иконы Богородицы «Милостивая». 19 апреля 2011 г.

Соборный храм средоточие богослужебной жизни обители







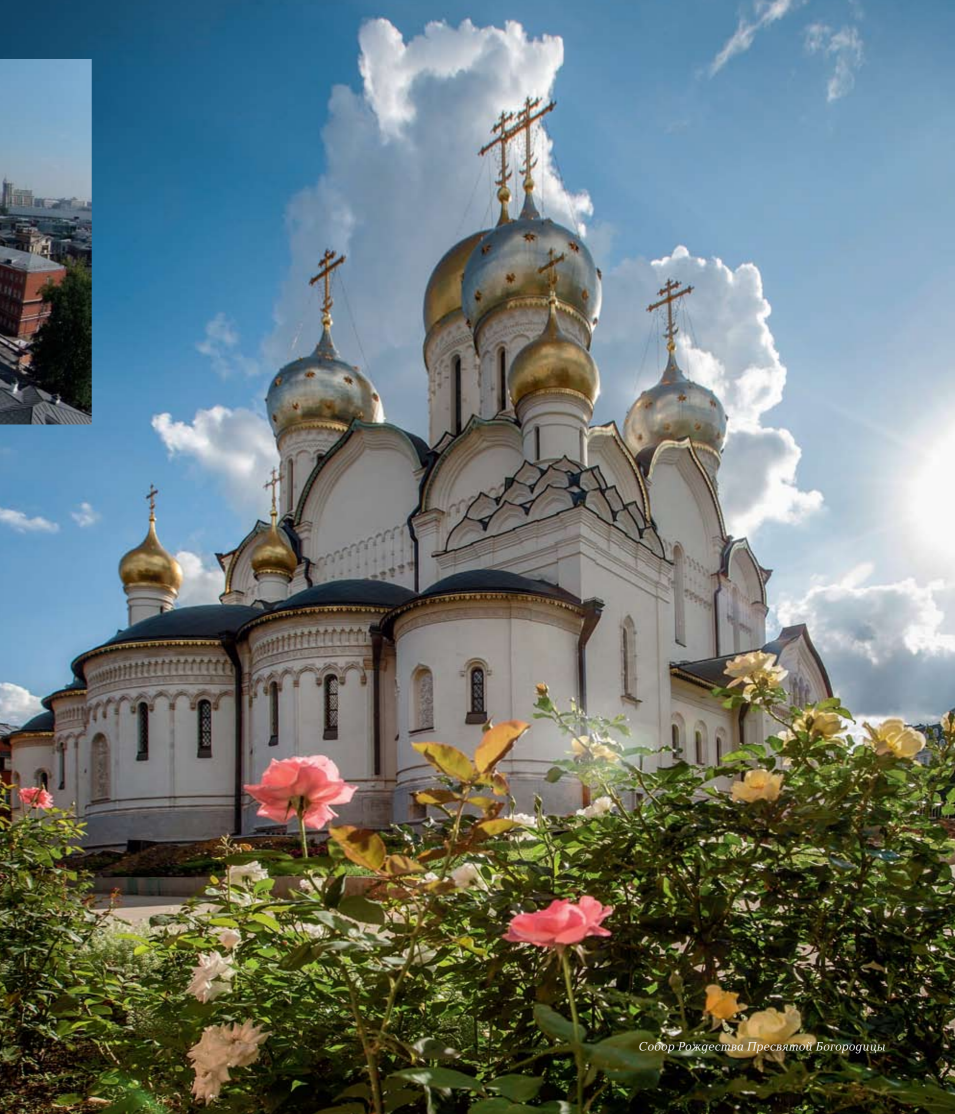
Икона «Благословение обители» из главного иконостаса собора

Старинная икона Рождества Пресвятой Богородицы из главного иконостаса собора





Памятник святителю Алексию, митрополиту Московскому, у святых врат Зачатьевского монастыря

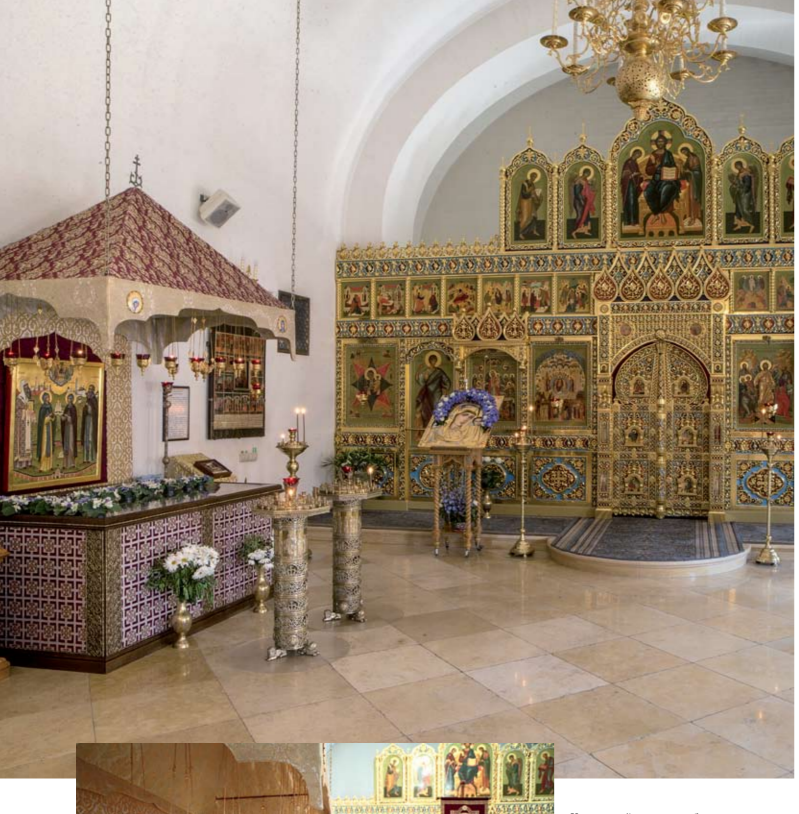






Казанский придел собора Рождества Пресвятой Богородицы Придел во имя священномученика Владимира Московского (Амбарцумова) в храме Сошествия Святого Духа





Казанский придел собора Рождества Пресвятой Богородицы

Игумения Иулиания и сестры монастыря у гробницы преподобных Иулиании и Евпраксии Московских

Сень над мощами преподобных Иулиании и Евпраксии Московских в Казанском приделе Богородице-Рождественского собора. Начало XX в.



40





Основательницы московского женского монашества и русского женского общежития в целом, первоначальницы Зачатьевского монастыря преподобные Иулиания и Евпраксия, подобно ЖЕНАМ-МИРОНОСИЦАМ, СЛЕДОВАЛИ ЗА СВОИМ СТАРШИМ БРАТОМ митрополитом Алексием Московским ко Христу, пламенея любовью к Богу

#### ЗА БРАТОМ, С ЛЮБОВЬЮ

XIV век - время возрождения русского монашества после долгого монголо-татарского разорения. Появляются новые обители, восстанавливаются разрушенные. С этим временем неразрывно связаны имена преподобного Сергия Радонежского и его учеников. Но на фоне столь яркого созвездия святости как-то не сразу разглядели двух инокинь из знаменитой своим благочестием семьи черниговских бояр Бяконтов игумению Иулианию и ее верную сестру-помощницу монахиню Евпраксию.

Несмотря на то, что Зачатьевский монастырь долгое время после кончины сестер-строительниц рассматривался как образцовая женская обитель, канонизировали его основательниц только в 2001 году. Возможно, в силу своего смирения, они вообще не хотели быть про-

Преподобные Иулиания и Евпраксия происходили из многодетной и богобоязненной семьи. Кто-то из их ближайших предков был «эмигрантом» с опустошенного татарами юго-запада. А значит, они знали, что такое нужда, и привыкли полагаться на Господа больше, нежели на свои силы. Не случайно их семья дала миру трех святых: Ульяну, Иулию и Симона-Елевферия. Последнего мы знаем как митрополита Алексия Московского. Он был старшим из семерых детей. Пример благочестия брата увлек за собой и младших сестер. Наверное, не одни они ему подражали, но на трудный монашеский путь вслед за любимым старшим братом встали только Ульяна и Иулия.

В детстве сестры любили душеспасительное чтение, отличались скромностью. Однако в юности проявили решительность и настойчивость: по благословению матери (отец к тому времени почил) и брата ушли в монастырь, где приняли постриг. Ульяна с именем Иулиания в честь мученицы Иулиании Никомидийской (†304, память 21 декабря по ст. ст.), Иулия с именем Евпраксия в честь преподобной Евпраксии, девы Тавеннской (†413, память 25 июля по ст. ст.).

Самостоятельных женских обителей в Москве в то время не было, монастыри разделялись на мужскую и женскую половины, находясь в единой ограде. Но Иулиания и Евпраксия были девушками начитанными, знали о том, как устраивались древние обители, да и от брата могли слышать о монастырях византийских. Так у них зародилась мысль основать отдельную женскую обитель. Любовь к брату побудила посвятить ее его небесному покровителю преподобному Алексию, человеку Божию. Святитель в свою очередь с радостью благословил сестер на богоугодное дело.

#### Старший на Остожье

Недалеко от Кремля, близ Москвы-реки, находились владения, подаренные еще святителю Петру ханом Узбеком и с тех пор принадлежавшие московским митрополитам. Часть этих земель была покрыта лесом, больше половины занимали луга с сенокосами, отчего само урочище называлось Остожье (Стоженец, Остоженка). Урочище находилось недалеко от Кремля, где жил великий князь и где можно было найти защиту на случай нашествия неприятеля. Орошалось место двумя реками: с одной стороны речкой Остоженкой, а с другой – Москвой-рекой.

Было здесь и село Семчинское (Сеучинское) с церковью Успения Пресвятой Богородицы. На этом-то месте, принадлежавшем святителю Алексию по праву митрополита Московского, его благословением и иждивением в 1360 году был основан первый в Москве женский монастырь.

Вначале был возведен небольшой деревянный храм во имя преподобного Алексия, человека Божия. Маленький и тесный, он освещался лишь узкими слюдяными оконцами. Кроме келий и служб для монашествующих находилось здесь и кладбище. Все было обнесено единой оградой. Позднее была построена соборная церковь в честь Зачатия святой праведной Анной Пресвятой Богородицы. По соборному храму монастырь именовался Зачатьевским;



Большой проблемой русского монашества того времени были так называемые своекоштные монастыри. В этих монашеских общинах каждый подвизался сам по себе и жил за свой счет. Далеко не все осознавали это

как проблему, а многие вообще никакой беды в этом не видели. Среди тех, кто трезво оценивал ситуацию, был святитель Алексий Московский. У него появился сильный духом единомышленник — игумен Троицкого монастыря Сергий Радонежский. Именно в обители преподобного Сергия было возрождено монашеское общежитие, где не было ничего своего, только общее: вещи, труды, устремления, духовная борьба. Как в общине Иисуса Христа и апостолов.

Основанный митрополитом Алексием Зачатьевский монастырь стал первой на Руси женской обителью с общежительным уставом. Первоначальницами там были сестры святителя игумения Иулиания и монахиня Евпраксия.

Повелением митрополита для обители из монастырей отобрали 30 сестер, являвших особенные монашеские добродетели. Вскоре количество их возросло до 90 — числа очень значительного для того времени. Постепенно росло и монастырское хозяйство. Вклады в пользу святой обители от людей всех сословий, будь то богатый или бедный, способствовали укреплению и известности монастыря.

Преподобная Иулиания, подобно своему брату рано презревшая мирские удовольствия и обученная монашеству духовным подвигом, следовала в управлении обителью опыту древних подвижников. Имея светлый ум, она ясно сознавала необходимость различия в обращении с насельницами и благословляла новоначальных на послушания сообразно способностям и характеру каждой, смогла объединить силою своего мудрого правления различных по происхождению и мирским привычкам людей в единую духовную семью. Всецело проникнутая духом христианского благочестия, обучала она монашескому житию не столько повелением, сколько советом, просьбой и собственным примером. Эти душевные свойства снискали ей всеобщую любовь не только монашествующих, но и мирян.

Верной помощницей преподобной Иулиании была ее сестра монахиня Евпраксия. Все труды по устроению обители они несли вместе. В монастыре все делалось по совету и благословению их старшего брата, и около южной части ограды была выстроена келья, где он часто останавливался.

Преподобные матушки имели любящие и милующие сердца и всегда были готовы оказать помощь голод-

Преподобные матушки

имели любящие

и милующие сердца

и всегда были готовы

ОКАЗАТЬ ПОМОЩЬ

голодным, убогим,

обездоленным.

Во время бед на земле

Русской становились

ОНИ УТЕШИТЕЛЬНИЦАМИ,

молитвенницами,

кормилицами, целитель-

ницами страждущих

и болящих. Так, оказывая

любовь ближним,

В КРОТОСТИ И СМИРЕНИИ,

СЕСТРЫ СОДЕЛЫВАЛИ

СВОЕ СПАСЕНИЕ

ным, убогим, обездоленным — всем, приходящим под кров святой обители. Во время бед на земле Русской становились они утешительницами, молитвенницами, кормилицами, целительницами страждущих и болящих. Так, оказывая любовь ближним, в кротости и смирении преподобные сестры соделывали свое спасение.

Но вот подошли к концу дни земной жизни основательниц Зачатьевской обители. Не окончилось еще годовое поминовение преподобного Сергия Радонежского, игумена множества мужских монастырей, как монашество постигла новая утрата и великая скорбь об игумении Иулиании - начальнице женского общего жития. Она отошла ко Господу 3 мая 1393 года. Кончина ее отмечена летописцем того времени: «По Великом дни (по Пасхе) на четвертой недели в субботу на ночь преставися игумения Алексеевская Ульяна, дщи некоего богата родителя и славна, сама же зело богобоязлива, чернечьствовавши лет более 30 и игумения бывши 90 черницам, и общему житию женскому начальница бывши, и за премногую добродетель любима бысть от всех и почтена всюду и по-

ложена подле церкви». Через год отошла в мир иной и сестра игумении монахиня Евпраксия.

И хотя Алексеевская обитель в смерти святых матушек понесла великую утрату, благотворные начала благочестивой настоятельницы и ее сестры-помощницы после их кончины приносили духовные плоды. Добрые качества, составлявшие достоинства монашеского жития сестер Зачатьевской Алексеевской обители при жизни первоначальниц, долгое время и после их упокоения усваивали в общем мнении первенство этому монастырю.

Над местом погребения преподобных сестер вскоре была сооружена часовня. Позднее, в 1766 году, на этом месте был построен храм в честь иконы Божией Матери «Неопалимая Купина», который в 1887 году расширили, соединили с собором Рождества Пресвятой Богородицы и освятили в честь Казанской иконы.



16 мая 2001 года матушки были канонизированы как местночтимые святые, а в 2008 году прославлены в лике общецерковных святых.

#### Монастырское лекарство

Стоит отметить, что по преставлении преподобные Иулиания и Евпраксия продолжают заботиться и о сестрах Зачатьевского монастыря, и о благочестивых верующих, обращающихся в молитве к ним за помощью. Зафиксировано несколько явлений святых сестер и чудес, совершенных по их предстательству ко Господу.

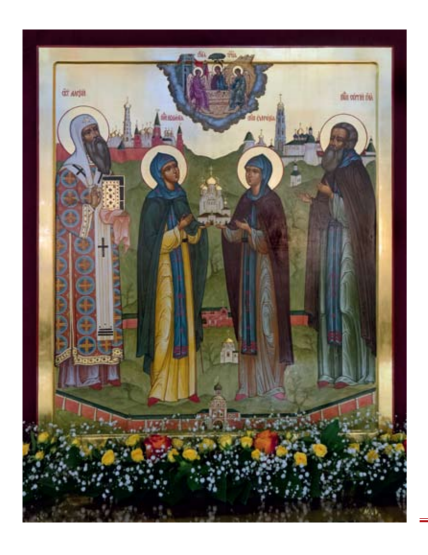
В 1925 году Зачатьевский монастырь ликвидировали, насельницы вынуждены были покинуть родную обитель. Трудно, очень трудно им было без монастыря, и некоторые из них думали перейти в другие. Так, последний монастырский регент монахиня Маргарита долго искала для себя иную обитель. Однажды ей во сне явилась игумения Иулиания и сказала: «Ты овца из моего стада, никуда не ходи».

После закрытия монастыря большинство сестер поселились в соседних домах и проходили послушания при храме Илии Пророка, что в Обыденском переулке. В 1991 году по благословению Святейшего Патриарха Алексия II при храме было создано Сестринство во имя «Милостивой» иконы Божией Матери, основной целью которого являлось возрождение древнейшей женской обители столицы — Зачатьевского монастыря.

После чудесного исцеления от необъяснимых приступов у старшей сестры Сестринства Марии на месте, где раньше располагалась церковь в честь иконы Богоматери «Неопалимая купина», были поставлены деревянный крест, два надгробия и устроена небольшая ограда. С тех пор здесь после Божественной литургии служили панихиды по матушкам-основательницам, а во время крестного хода вечером пели литию.

Однажды в обитель пришла молодая женщина и поведала о своем горе. Несколько дней назад на улице избили ее мужа и металлической палкой пробили ему голову. Муж находился в реанимации в тяжелом состоянии. Врачи сказали, что вряд ли он выживет, а если останется жить, то будет инвалидом, недееспособным. У женщины было трое маленьких детей. Монахини, как могли, старались ее утешить, предложили отслужить панихиду на могилке матушек, положив на нее рубашку мужа. Все усердно молились, прося о помощи. Через некоторое время женщина снова пришла в монастырь, но уже не в слезах, а радостная и счастливая — муж выздоровел и приступил к работе. Врачи только руками развели: «Такого не может быть, он у вас в рубашке родился!» Женщина улыбнулась, а про себя подумала, что знает, какая это рубашка.

Другая женщина вся в слезах заказала молебен о здравии сына. Мальчик попал в автокатастрофу и находился в реанимации в тяжелом состоянии. Врачи История



Преподобные игумения Иулиания и монахиня Евпраксия были образованными, знали о том, КАК УСТРАИВАЛИСЬ ДРЕВНИЕ ОБИТЕЛИ, ДА И ОТ БРАТА МОГЛИ СЛЫШАТЬ о монастырях византийских. Так у них ЗАРОДИЛАСЬ ИДЕЯ ОСНОВАТЬ САМОСТОЯТЕЛЬНУЮ женскую обитель. ЛЮБОВЬ К БРАТУ ПОБУДИЛА посвятить ее его НЕБЕСНОМУ ПОКРОВИТЕЛЮ преподобному Алексию, человеку Божию

потовили несчастную мать к самому худшему. Сестры предложили помимо молебна отслужить панихиду на могилках основательниц обители и стали поминать болящего отрока при чтении Неусыпаемой Псалтири. Неоднократно служили панихиды по игумении Иулиании и монахине Евпраксии, прикладывали вещи больного к месту погребения преподобных, прося матушек о помощи. Около трех недель мальчик находился на аппарате искусственного дыхания, и мать перестала приходить в монастырь. Сестры уже решили, что случилось непоправимое, как вдруг приходит благодарная мать с сыном. Мальчик поправился и теперь часто вместе с мамой и сестрой бывает в обители.

Послушница N. сильно страдала зубной болью и шечком для мощей, покрытая красной пеленой. О гото-каждый день пила по несколько таблеток анальгина. Как-то вечером, измученная, она возопила к матушкам с молитвой, помазала больное место маслом, сорвала листочек у цветка с их могилки и положила его на больной зуб. Боль прекратилась. шечком для мощей, покрытая красной пеленой. О готовящемся прославлении преподобных Т. ничего не знала. Сообщили ей об этом лишь накануне дня канонизации. Одна раба Божия страдала тяжелым раковым заболеванием. Она лежала в онкологической больнице и готовилась к операции. Здесь и услышала о святых Иулиа-

Раба Божия  $\Lambda$ . в 1998 году тяжело заболела, врачи обнаружили у нее опухоль.  $\Lambda$ . слышала об исцелениях, происходивших на могилках преподобных Иулиании и Евпраксии. Она пошла в Зачатьевский монастырь и горячо помолилась святым Божиим угодницам. Очередное медицинское обследование, которое проходила  $\Lambda$ . через

месяц, установило, что опухоль уменьшилась до небольших узелков и необходимость в операции практически отпала. Л. горячо благодарила Бога за чудесное исцеление по молитвам матушек и письменное свидетельство о том передала настоятельнице монастыря.

Преподобные игумения Иулиания и монахиня Евпраксия не только помогают страждущим, но и некоторых благочестивых богомольцев сподобляют своих небесных явлений.

За семь дней до канонизации матушек раба Божия Т., прихожанка монастыря, видела сон, в котором она подошла к стоявшему на открытом месте гробу красного цвета и, наклонившись, увидела, что это рака с окошечком для мощей, покрытая красной пеленой. О готовящемся прославлении преподобных Т. ничего не знала. Сообщили ей об этом лишь накануне дня канонизации.

Одна раба Божия страдала тяжелым раковым заболеванием. Она лежала в онкологической больнице и готовилась к операции. Здесь и услышала о святых Иулиании и Евпраксии, прочитала их житие, стала ежечасно взывать к ним, прося об исцелении. Накануне операции приснился ей сон, в котором она видела двух монахинь, стоящих на высокой горе (то были основательницы обители). На следующее утро больную повезли в операционную, вскрыли брюшную полость, и... раковой опухоли

не было, хотя все исследования показывали ее наличие. Врачи развели руками, не зная, как объяснить этот феномен. Зато благодарная женщина, как только вышла из больницы, поспешила к преподобным, чтобы воздать им должное благодарное почитание.

В один июльский день в часовню пришла женщина. Видимо, желая поделиться своим горем, она со слезами обратилась к инокине Е., рассказав ей следующее. Женщина уже давно страдает тяжелым заболеванием ног. Врачи предложили или ампутацию, или консервативное лечение за большую сумму денег. Духовник не благословил соглашаться на операцию, а средств на лечение у нее не было. Посочувствовав чужому горю, инокиня Е. предложила «монастырское лекарство» — обратиться за помощью к преподобным матушкам. Женщина так и поступила. Спустя примерно два часа они вновь встретились, но женщина уже не плакала, а улыбалась и благодарила монахиню за совет. Она рассказала, что долго и слезно молилась у мощей. Неожиданно к ней подошла незнакомая женщина, расспросила обо всем и... дала необходимую для лечения сумму денег.

Святые Иулиания и Евпраксия свою чудесную помощь являют и насельницам монастыря. Одно из чудес произошло недалеко от подворья обители. Сестры с двумя трудниками ездили на машине за грибами. Водитель не очень хорошо знал особенности пути, и на опасном участке машина съехала с дороги и попала в болото. Все вышли из машины и по совету одного из трудников стали подкладывать под колеса настил из веток и бревен, чтобы можно было выехать. Попробовали завести машину и сдвинуть ее с места. Не получилось. Еще раз налегли посильнее. Безрезультатно. Монахини начали призывать на помощь угодников Божиих. Молились всем святым, кого вспомнили. Но машина - ни с места. Почувствовалась усталость, и вдруг одна сестра, послушница Н., воскликнула: «Сестры, а что ж мы наших матушек преподобных не вспомнили?!» Монахиня Н. предложила соборно помолиться. Хором запели: «Преподобные Иулиание и Евпраксие, молите Бога о нас, помогите!» И только притронулись руками к машине, собираясь ее толкнуть, как она неожиданно дернулась и поехала. Всех охватила необычайная радость. Чудо было настолько очевидным, что водитель, не особо верящий в чудеса, засвидетельствовал: «Тут была явная помощь свыше!»

В январский день 2002 года в часовню святителя Алексия пришла раба Божия Н. Женщина обратилась к монахине И. за советом: ее дочь, проживающая в США, была на грани самоубийства. Из беседы выяснилось, что Н. никогда раньше в храм не ходила и сейчас обратилась в обитель, движимая глубокой скорбью о дочери и осознанием своего бессилия чем-либо ей помочь. Монахиня И. посоветовала прибегнуть к помощи святых основательниц обители, заказать молебен о здравии дочери. Спустя какое-то время женщина вновь пришла в часовню, совершенно изменившаяся и радостная.

Оказывается, на следующий день после посещения ею монастыря позвонила дочь и рассказала, что произошло необъяснимое: у нее вдруг словно открылись глаза и события, до этого приводившие ее в отчаяние, предстали совершенно в ином свете, а некоторые обстоятельства неожиданно изменились, и она уже не помышляет о самоубийстве. Обрадованная мать рассказала дочери о своих молитвах к преподобным Иулиании и Евпраксии. Дочь, пораженная чудом, пообещала пойти в храм и поблагодарить Господа за Его милость. А мать, в свою очередь, посчитала своим долгом прийти в обитель и поблагодарить матушек.

У одной благочестивой женщины тяжело болели родители. Мать в течение двух лет страдала менингитом и постоянно находилась в больнице, отец тоже проходил лечение в стационаре от хронического заболевания. От своих знакомых женщина узнала о Зачатьевском монастыре и о благодатной помощи преподобных Иулиании и Евпраксии. Взяв рубашки родителей, женщина приехала в обитель, приложила их к надгробиям, с верой и надеждой прочитала молитву. Когда она привезла освященную рубашку матери, та, надев ее, в тот же миг почувствовала себя здоровой. Ошеломленные врачи, подтвердившие исцеление, ничем не могли объяснить сей факт, просили даже дать им эту удивительную рубашку, но мать женщины твердо верила, что чудо произошло с ней по молитвам святых матушек. Рубашку, освященную у мощей, она с тех пор носит с великим благоговением. Исцелился и отец этой рабы Божией.

В марте 2002 года в часовню святителя Алексия пришла женщина с подростком. Она обратилась к монахине за советом, поделившись своей скорбью, что сын не хочет учиться. Много слез уже пролито перед иконой Божией Матери «Прибавление ума», но все напрасно. Женщина купила несколько книжек и уже собиралась уходить. Сестра посоветовала надеть мальчику шапочку, освященную на надгробиях матушек. На следующий день женщина пришла поблагодарить сестру за совет. Мальчик охотно носит шапочку, не желает с ней расставаться и не думает ни о чем, кроме учебы.

У одной рабы Божией после перелома шейки бедра в результате аварии была потеряна чувствительность в ноге, и она оказалась прикована к постели. Ее знакомая освятила у мощей преподобных Иулиании и Евпраксии носочки, приложив их к надгробиям. Больная, надев носочки, почувствовала исходящий от них сильный жар, и к ноге тотчас вернулась чувствительность. После этого она смогла передвигаться и вскоре приступила к работе.

Мы сознательно ограничили рассказ о чудесной помощи первоначальниц Зачатьевской обители нашей эпохой, однако подобных свидетельств бесчисленное множество, начиная со времени их кончины. Ведь святой отличается от простого смертного прежде всего тем, что ему небезразличен этот мир. Не с его страстями и похотями, а с вытекающим из них страданием. •

46 \_\_\_\_\_\_ 47



Игумения Иулиания (Каледа)



# ОД ПОКРОВОМ Милостивой

Главной святыней Зачатьевской обители является чудотворная икона Божией Матери «Милостивая». Образ известен в монастыре с XVIII века

очная дата его появления в Зачатьевском не установлена. Первые упоминания встречаются в описи XVIII столетия. Существуют предположения, что икона Богородицы «Милостивая» попала в обитель от императорской семьи, однако достоверного подтверждения этому нет.

С самого начала своего появления в нашем монастыре «Милостивая» почиталась как великая святыня и до закрытия обители в 1923 году еженедельно по средам перед ней служился молебен. Зачатьевские сестры в трудную минуту неотступно обращались к Матери Божией, и Пречистая простирала над ними Свой Милостивый покров.

Когда в 1923 году наш монастырь был закрыт, настоятельница обители игумения Мария (Коробка) собрала сестер, чтобы в последний раз соборно отслужить перед «Милостивой» молебен. После этого монахини взяли чудотворный образ и еще несколько монастырских святынь и пришли в храм Илии Пророка, что в Обыденском переулке. Поставили там икону, матушка Мария обратилась к монахиням с прощальным словом. Сказала, что отныне она не может быть их игуменией и чтобы сестры во всех своих бедах, скорбях, недоумениях прибегали к заступничеству Пресвятой Богородицы. Отныне Сама Матерь Божия будет их Небесной Игуменией. В знак передачи игуменской власти матушка Мария поставила свой игуменский посох к «Милостивой» иконе.

С тех пор монахини упраздненного Зачатьевского монастыря, уцелевшие от арестов и ссылок, поселились в подвальчиках по переулкам и стали проходить послушания при Обыденском храме. Примечательно, что последняя насельница обители, схимонахиня Нина (Корнеева), умерла в 1984 году и отпевали ее в день празднования любимой монастырской иконы. Таким образом, Пречистая Сама позаботилась о монахине и забрала ее душу за два дня до Своего праздника.

Во время отпевания схимонахини Нины многим казалось, что история Зачатьевского монастыря на этом заканчивается. Но Господь судил иначе, и именно тот день стал началом нового пути для будущей игумении Зачатьевской обители и нового исторического периода для древнейшей святыни града Москвы, которой предстояло восстать из руин.

Через несколько лет, когда отношение к Церкви в стране изменилось, храм Илии Пророка Обыденного счел своим духовным долгом начать возрождение нашей обители. 21 августа 1991 года было создано Сестринство в честь иконы Богоматери «Милостивая», а 5 мая 1995 года утвердили монастырь. Матерь Божия действительно является нашей Небесной Игуменией, Покровительницей и Заступницей. Все важные события в жизни обители неизменно происходили и происходят в день праздника главной святыни монастыря — Ее образа «Милостивой». Так устраивается чудесным образом по воле Царицы Небесной, при этом специально ничего не планируется, не подстраивается под торжество, но именно в этот день совершается то или иное священнодействие.

Первым таким событием стало великое освящение Надвратного храма, которое совершил Святейший Патриарх Алексий II 25 ноября 1993 года. Через шесть лет, 25 ноября 1999 года, чудотворный монастырский образ вместе со старинным игуменским жезлом был торжественно перенесен из Ильинского храма в Зачатьевский монастырь. Тогда у всех было единое чувство — Небесная Игумения вернулась в родную обитель.

После возвращения «Милостивой» сам воздух в монастыре стал другой, и все процессы с освобождением монастырских строений, восстановительными работами начали совершаться быстрее и успешнее. 25 ноября 2001 года был освящен храм Зачатия святой праведной Анны, в котором к этому времени были частично выполнены реставрационные работы.





Пресвятая Богородица проявляет милость ко всем, кто с верой, упованием и надеждой обращается к Ее помощи, предстательству и заступлению. А Зачатьевская обитель, которая возносит свои молитвы к Пречистой Богоматери, видит Ее милость, прежде всего, в том, что с Ее милосердной помощью совершается дело возрождения монастыря, его храмов. Благодать Господня вновь преподается здесь от чудотворного образа Божией Матери всем к нему притекающим, и люди уносят эту благодать, эту милость Царицы Небесной в свои семьи, в свои дома, к своим близким и Родным Сватейший Патриарх Алексий Пу иконы «Милостива» в свой последний визит в Загатьевскую обитель

Закладка камня в основание собора Рождества Богородицы также совершилась 25 ноября 2005 года, хотя первоначально назначались другие даты. В тот день в основание престола была положена капсула с грамотой, закладной камень и первые именные кирпичи. Именно на «Милостивую» освящали соборные колокола и кресты, а также памятник святителю Алексию Московскому.

25 ноября 2011 года монастырь участвовал в молебне перед ковчегом с Честным Поясом Пресвятой Богородицы, привезенным в Россию из священной обители Ватопед со святой Горы Афон. В тот день от Зачатьевской обители был принесен вышитый сестрами пояс (по подобию пояса Божией Матери), чтобы приложить его к великой святыне. По милости Царицы Небесной игумен Ватопедского монастыря отец Ефрем благословил забрать наш пояс на Афон для освящения, а через шесть

месяцев он был передан обратно в обитель — на благодатное укрепление и помощь всем верующим. Пояс находится в небольшом ковчеге рядом с иконой Богоматери Киккской-Милостивой в монастырском соборе.

По своей иконографии «Милостивая» схожа с древнейшей иконой Божией Матери «Елеусой-Киккской», написанной, по преданию, святым апостолом и евангелистом Лукой и с XII столетия пребывающей в древнем Царском Киккском монастыре на Кипре. Милостью Божией, мы с сестрами не раз сподобились посетить Киккскую обитель и молиться у древней святыни, из глубины души принося Небесной Владычице сердечные моления о благодатном заступлении и помощи в трудах по восстановлению разрушенного древнейшего Зачатьевского монастыря града Москвы. С родством чудотворных образов «Милостивой» и «Киккской» связаны многие события в истории возрождения нашей обители.

В течение нескольких лет насельницы нашего монастыря вышивали пелену с изображением Милостивой Богоматери, предназначенную в дар Киккской обители. 25 ноября 2010 года, в день освящения главного монастырского собора, Святейший Патриарх Кирилл торжественно передал сестринское рукоделие по адресу. В ответ от делегации Киккского монастыря Зачатьевской обители был преподнесен великолепный список чудотворной иконы «Елеуса-Киккская» — в подтверждение сродности святынь и братских отношений между монастырями.

Поклониться «Милостивой» приходит очень много людей. Каждый четверг вечером, во время Параклиса — молебного пения Богородице с акафистом, в храме перед чтимым образом Царицы Небесной собирается большое количество верующих. Множество драгоценностей на самой иконе свидетельствует о многих исцелениях, разрешениях трудных житейских обстоятельств, устроении личной жизни и — особенно — даровании долгожданных чад, происходящих по молитвам перед чудотворными иконами.

В народе «Милостивую» прозвали «Услышательницей», «Божией Матерью с ушком». Дело в том, что на иконе у Богоматери под омофором видно одно ушко, отсюда и пошло народное название. А Пресвятая Богородица действительно очень быстро слышит взывающих к Ней. Она оказывает столько чудесной помощи! Но главное чудо по молитвам к Царице Небесной — это возрождение Зачатьевского монастыря. А как еще можно объяснить тот факт, что величественный монастырский собор в честь Ее Рождества построили всего за пять лет? И это в то время, когда в Москве не работала ни одна стройка, когда не было средств, а в монастыре был одинединственный кран...

К празднику Похвалы Богородицы главную святыню обители украшают особым убранством: пеленой из белого шелка с кружевной и жемчужной отделкой, называемой «Радуйся, Невесто Неневестная», чтобы сугубо почтить и прославить ангельскую чистоту и великое смирение Пресвятой Девы.

И мы с сердечной любовью и умилением поем: «Радуйся, Милостивая, христианом помощнице!» ◆



В народе «Милостивую» прозвали «Божией Матерью с ушком». Дело в том, что на иконе у Богородицы под омофором видно одно ухо, отсюда и пошло название. А Пречистая действительно очень быстро слышит взывающих к Ней. Она оказывает столько чудесной помощи! Но главное чудо по молитвам к Царице Небесной – это возрождение Зачатьевского монастыря







У монаха два крыла — молитва и послушание. В аннотации к одному документальному фильму говорится, что, если одно крыло оторвать, это будет уже калека, а не монах. Поэтому истинные монахи всегда были и молитвенниками, и великими тружениками. В Зачатьевском монастыре слова святых отцов о молитве и послушании стараются не забывать. Об этом, среди множества других, — главные заботы настоятельницы обители игумении Иулиании (Каледы)

#### Штурмовать Небеса молитвой

Молитва уходит в небо из этого уголка московской земли во время полунощницы, утрени. Звучит она и во время Божественной литургии, которая совершается в обители каждый день. После службы сёстры расходятся по своим кельям. Ровно на час. Кто-то в это время отдыхает, кто-то читает молитвенное правило. Отдохнув, отправляются на послушания.

А в 10.30 матушка игумения и насельницы монастыря, у которых нет безотлагательных дел, собираются в храме в честь Зачатия святой праведной Анны и читают либо молебный канон Пресвятой Богородице, либо акафист первоначальницам Зачатьевской обители — преподобным Иулиании и Евпраксии Московским.

Еще они вычитывают так называемую ктиторскую чётку (100 молитв Богородице), сравнительно недавно переняв данную традицию у русского Свято-Пантелеимонова монастыря на Афоне. Во время ктиторской чётки зачатьевские монахини, инокини, послушницы молятся за Святейшего Патриарха Кирилла, за власти, воинство, благодетелей. И — за сестер обители.

В 11.00 общая трапеза. Сев за длинный стол в просторной монастырской трапезной, сёстры стараются бесшумно брать приборы, накладывать на тарелки еду, поскольку за трапезой читаются мудрые мысли святых отцов или жития святых. В этот раз на попразднство Воздвижения Честного и Животворящего Креста Господня читались назидательные размышления митрополита Вениамина (Федченкова) о духовном смысле двунадесятого Господского праздника. Чуть позже задаем игумении Иулиании вопрос, не рассеивается ли внимание сестёр (ведь так и просятся в голову мысли, связанные с оценкой вкусности того, что выставлено на стол).

Улыбнувшись, матушка сказала, что все мы - люди, и у каждого внимание в какой-то момент может переключиться на чтото другое, но в общем и целом монахини слушают с интересом.

Кроме того, по ее словам, они знают, что игумения в любой момент может спросить: «Что вы сейчас услышали? Что на сердце легло?» Понятно, что память у всех разная. Случается, кто-то говорит: «Ой, матушка, подождите, пожалуйста! Что-то интересное читали! Сейчас вспомню». Настоятельница скажет одно-два слова из прочитанного, и сестра радостно подхватывает. Вспомнила! Также матушка Иулиания может поинтересоваться, какой сегодня Апостол читали, какое Евангелие. Поэтому сёстры стараются быть внимательными.

А после трапезы и кратенькой беседы (или более долгой, в зависимости от обстоятельств) снова все расходятся по послушаниям.

#### Страусиная верность

долгожданным гостем, приехавшим со Святой Земли — иеромонахом Алексием (Елисеевым), ключарём подворья Русской Духовной Миссии в Хевроне, с которым игумения Иулиания и 11 сестёр, совершавших в этом году паломничество по земной Родине Спасителя, познакомились в Хевроне. Помимо основных впечатлений от того места, где Святая Троица явилась нашему праотцу Аврааму, монахинь поразило и то, как замечательно на подворье святых праотцев рассажены всевозможные растения.

Оказывается, отец Алексий (кстати, нареченный в честь святителя Алексия, основателя Зачатьевского монастыря) в прошлом - агроном. Агрономом он был и на светской работе, и по зачислении в братию Спасо-Преображенского Валаамского мужского монастыря, где долгие годы нес это послушание. Батюшка пообещал паломницам, что по приезде в Москву обязательно посетит Зачатьевский монастырь и, воочию увидев его территорию, храмы, постарается дать подробную консультацию, что где лучше посадить. Впоследствии времени на это благое дело отец Алексий действительно не пожалел: ходил, показывал, рассказывал, а настоятельница с сестрами слушали, записывали, запоминали.

- Поскольку внешнее отражает внутреннее, то У матушки после трапезы состоялась встреча с хочется, чтобы всё было со смыслом, - отмечает игумения Иулиания. – И монастырь, как прообраз Неба, прообраз Рая, должен быть устроен соответственно. Здесь всё имеет значение. До встречи с отцом Алексием мы долго думали, какие растения около какого придела посадить (именно связанные с посвящением того или иного престола). Теперь имеем полное представление.

> Духовный смысл, по словам матушки, есть и в том, что в лампады, украшающие иконостас Свято-Духовского храма, возведенного в XIX веке при митрополите Филарете (Дроздове), а затем обезображенного



Поскольку внешнее отражает внутреннее, то хочется, чтобы всё было со смыслом. И монастырь, как прообраз Неба, прообраз Рая, должен быть устроен соответственно. Здесь всё имеет значение игумения Уумания (Каледа)





Наших стареньких монахинь отличает благоговение. Смотришь на них и видишь воинов Царя Небесного. Хотя физически бабушки немощны, дух у них крепкий. Они всё время предстоят пред Богом. Эти бабушки – наши яхонтики и изумрудики, как СКАЗАНО В ОДНОЙ ПРИТЧЕ. ОНИ НАС МНОГОМУ УЧАТ, МОЛЯТСЯ ЗА НАС изумения (Каледа)

и восстановленного уже в наши дни, вправлены страусиные яйца. На Кипре, где они были приобретены во время паломнической поездки игумении с сёстрами, утверждают, что в яйцах этой самой крупной из ныне живущих птиц содержится вещество, отпугивающее насекомых. Так что в практическом плане их применение в храмах оправдано. Что касается духовного смысла...

– Птенцов у страусов высиживает самец. Причём его внимание в этот период обращено исключительно на яйцо. Так и мы должны быть всегда в Боге, - говорит матушка. – Если забываем о Нем, то духовно умираем. Страус - мужественная птица, он ни за что не сойдет с яйца, скорее погибнет. И мы должны быть верны Христу до конца.

#### Яхонтики и изумрудики

В богадельне, где сейчас девять подопечных, игумения расспросила сестёр, несущих здесь послушание, как ночь прошла. Обошла бабушек (так с любовью называют в монастыре престарелых монахинь и мирянку), поинтересовалась их самочувствием, настроением. Спросила, не голодно ли им, не холодно ли? Читают им Евангелие, Псалтирь? А сами они читают пятисотицу?

На кухоньке узнала, достаточно ли продуктов, не нужно ли ещё чего-нибудь. Задержалась у ослабевшей от болезни 97-летней схимонахини Калерии, с ней тепло пообщалась. Позже матушка расскажет о ней подробнее - удивительно светлом человеке, бесконечно преданном воле Божией и послушном

уставу Церкви. Вспомнит случай, который для многих стал назиданием.

Старенькую схимницу в храм привозят на колясочке. Она, по-христиански строго следящая за своими мыслями и помыслами, каждый раз пишет в келье исповедь и затем этот листочек подает священнику. Во время Великого поста службы длинные, исповедников много, и мать Калерия совсем изнемогала. Игумения благословила привозить ее попозже, ближе к чтению Евангелия. Первый такой «опыт» оказался неудачным. Когда подошло время Причастия, схимница заметила: «Я не могу причащаться. Мне духовник говорил, что если ты даже на часы опоздаешь, уже нельзя подходить к Святой Чаше. А я часы не слышала, начало литургии не слышала – и как я буду причащаться?» Пришлось матушке Иулиании объяснять, что в данной ситуации силы надо расходовать экономно. Не сразу, но убедила.

80-летнюю монахиню Пульхерию тоже привозят в храм на колясочке. Она, можно сказать, из новичков: в богадельню переехала около трёх лет назад. Настоятельница с волнением вспоминает историю ее жизни. Рано осиротев, 15-летняя девочка пришла в Елоховский собор, и протопресвитер Николай Колчицкий - яркая, неординарная фигура на церковном небосклоне - взял ее вначале помогать в доме. А потом она стала работать в Елоховском. Много лет трудилась в трапезной, хорошо помнит трёх Патриархов Русской Церкви — Алексия I, Пимена и Алексия II. В богадельне её сразу полюбили, увидели, какой это радостный и смиренный человек.

У СТРАУСОВ ПТЕНЦОВ ВЫСИЖИВАЕТ САМЕЦ. ПРИЧЁМ ЕГО ВНИМАНИЕ В ЭТОТ ПЕРИОД ОБРАЩЕно исключительно на яйцо. Страус – мужественная птица, он ни за что не сойдет с яйца, скорее погибнет. Так и мы должны быть всегда в Боге, должны быть верны ХРИСТУ ДО КОНЦА. ЕСЛИ ЗАБЫВАЕМ О НЕМ, ТО ДУХОВНО УМИРАЕМ изумения (Каледа)

- Наших бабушек отличает благоговение, - продолжает матушка игумения. – Когда сёстры под руки подводят мать Пульхерию к Чаше, она — маленького росточка - стоит, как солдатик. Смотришь на нее и видишь, что это воин Царя Небесного. Хотя физически бабушки немощны, дух у них крепкий. Они всё время предстоят пред Богом. Эти бабушки — наши яхонтики и изумрудики, как сказано в одной притче. Они нас многому учат, за нас молятся, наши молитвенницы.

Благоговейное отношение – благодать от Бога внутри человека. О благоговении мы услышали и после короткой встречи, состоявшейся, что называется, на ходу. Увидев издали ещё одну гостью, матушка Иулиания поспешила, чтобы её поприветствовать.

#### Подарок из Греции

Игумения Анисия из монастыря Вознесения Господня в Греции приехала на Международную конференцию «Монашество Святой Руси: от истоков к современности». Остановилась в Зачатьевском монастыре. В России греческая игумения впервые. По ее признанию, особенно поразило благоговейное отношение русских людей к святыням. А еще – благочестивый вид богомольцев: в храм женщины приходят в длинных юбках, на голове платочки.

- Как благоговейно у вас люди крестятся, благоговейно к Чаше подходят! Есть чему поучиться, - говорила она настоятельнице.

У самой игумении Анисии монашеский опыт более 50 лет.

Накануне в обители вместо традиционной вечерней беседы сестёр с матушкой состоялся разговор с гостьей из Греции. Игумения далёкого горного монастыря, расположенного почти на 800 метров над уровнем моря в тихом уединенном месте, поведала чутким слушательницам, как она готовила себя к монашескому пути и в 20 лет пришла в монастырь, чтобы посвятить себя служению Богу. Рассказала также, с какими искушениями пришлось бороться во время послушничества. Духовное чадо известного старца Ефрема Аризонского, матушка Анисия 36 лет назад по его благословению взялась восстанавливать монастырь Вознесения Господня, разрушенный в годы турецкой оккупации. Для зачатьевских сестёр и самой настоятельницы столичной обители этот сокровенный рассказ в неформальной обстановке был подарком.

#### В Барвиху! Слушать тишину

Путь на монастырское подворье, расположенное в семи километрах от Москвы, в деревне Барвихе, занимает не много времени. Матушка игумения старается бывать там по мере возможности. Едет с целью те или иные проблемы решить, сестёр поддержать (чтобы те не чувствовали себя в отрыве от нее). И ещё — «услышать» тишину удивительного места, насладиться ею. Иногда удаётся выбраться на денёк-другой, максимум — на три дня. А иногда, как сейчас например, всего лишь на час.

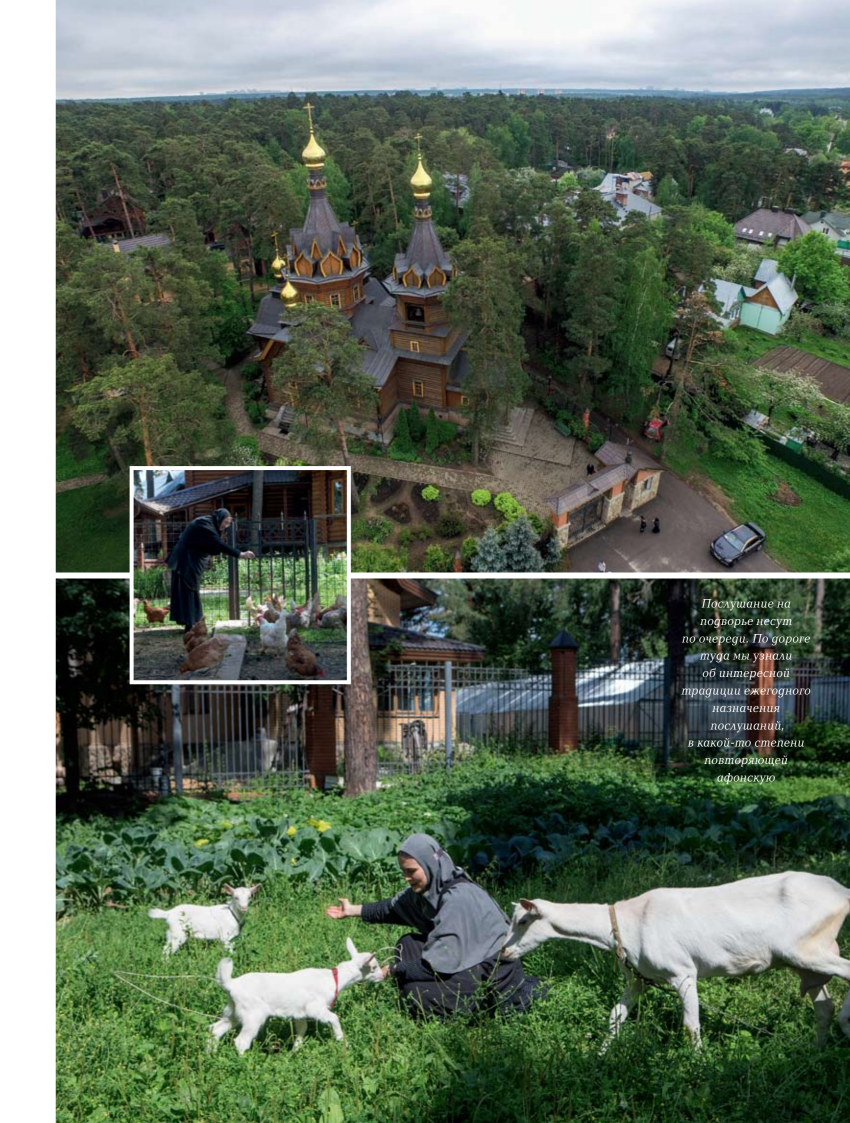
Исторически подворье было оформлено на монастырь ещё при императоре Павле, в конце XVIII века, по ходатайству деятельной игумении Доримедонты, ездившей в Петербург к государю-императору с такой просьбой. Тогда это был лес, сосновый бор. Место называлось не Барвиха, как сейчас, а Боровиха — от слова «бор». 80 гектаров земли получила в свое пользование древнейшая московская обитель. Из них 70 занимал лес, 10 ушло под строительство деревянного храма (который был возведён уже в начале XX века), а также под кельи, школу, детский приют, сады, огороды.

Просуществовало подворье до 1934 года. Возрождающемуся монастырю вместо 80 гектаров передали чуть больше одного. Стараниями местных жителей был построен новый храм Покрова Пресвятой Богородицы, поскольку прежний в советское время разобрали на брёвна, ушедшие на строительство школы. Сейчас здесь есть сестринский и игуменский корпуса, гостевой дом, где останавливаются священники, гости, паломники.

Хозяйство на подворье небольшое: козы, куры, перепёлки. И совсем небольшой огород, тепличка.

В сестринском корпусе устроен домовый храм в честь святителя Григория Паламы, освященный в этом году малым чином. Чтобы не отрываться от монастырского уклада, приезжающие на послушание насельницы обители попросили матушку благословить их прочитывать суточный круг богослужения. Теперь в те дни, когда нет служб, сестры вычитывают весь суточный круг.

Послушание на подворье несут по очереди. По дороге туда мы узнали об интересной традиции ежегодного назначения послушаний, в какой-то степени повторяющей афонскую. По словам игумении Иуалиании, идея давать новые послушания именно в день Святого Духа появилась неожиданно. Подумалось: «Престольный праздник в монастыре, день рождения Церкви, и мы не просто интересен – он стал настоящим духовным все просим Господа ниспослать нам Духа Святаго. Как хорошо было бы в этот день давать сёстрам послушания









но их исполняли».

Так и стали делать. В нынешнем году, в связи с близостью Духова дня с днём памяти святителя Алексия, митрополита Московского, матушка благословила совершить этот чин 2 июня. Как и в прежние годы, в день обретения мощей основателя своей обители сёстры поклонились его святым мощам в Елоховском соборе. Приехали с конвертами, подписанными именами насельниц. В каждом лежало название послушания и изречения святых отцов о нем и монашеской жизни в целом.

У матушки мелькнула мысль: «Вот бы на раку положить конвертики, чтобы у сестёр родилось чувство, что наш небесный покровитель сам назначает послушания!» Только не знала, удобно это или нет. Спросила у настоятеля собора, тот сказал: «Очень хорошо! Прямо сейчас, перед молебном, кладите на раку с мощами святителя». И весь молебен они там пролежали.

Затем, когда все члены монашеской семьи по очереди прикладывались к мощам московского чудотворца, каждый находил конвертик со своим именем, забирал его и отходил в сторону. Вернувшись в родной монастырь, спели тропарь у раки с мощами преподобных Иулиании и Евпраксии, благоговейно приложились к чудотворному образу Божией Матери «Милостивая». А уж после этого игумения, открывая конверт за конвертом, зачитывала вслух, какое послушание получила та или иная сестра и что о нем говорили святые отцы. И каждой давала по шоколадке.

Потом все вместе пошли в деревянную беседку за игуменским домиком на легкий ужин. Развели самовар, приступили к трапезе. По словам матушки, все были довольны, радостны. Огорченных лиц она не заметила. А общение в непринужденной, неформальной обстановке для них всех очень ценно.

на год, чтобы они, обновленные Духом Святым, ревност- В такие минуты человек по-особому раскрывается, появляется взаимное доверие, и это сближает души, идущие за Христом.

> Кстати, поскольку насельниц в обители не так много, а работы хватает, почти все сёстры имеют по нескольку послушаний. Допустим, певчей и повара (трапезницы). Многие трудятся в рукодельной мастерской. Благочинная, эконом, казначея, келарь, уставщик, ризничная, ответственная за порядок в соборе и уборку в других монастырских храмах. Словом, у всех день проходит в трудах и молитвах.

#### Ночные бдения

С подворья мы вернулись аккурат к вечерней трапезе, которая начинается в монастыре в 16.20. По ее завершении, когда монахини собрались идти на 9-й час, настоятельница обратилась к ним с просьбой сугубо помолиться за Владимира Владимировича.

«За Путина, нашего Президента?» – уточняем. Матушка утвердительно кивает: «Да, ведь сегодня он выступает на 70-й юбилейной Генеральной ассамблее ООН. И это выступление может иметь судьбоносное, историческое значение для всего международного сообщества. Прозвучит тема Сирии, консолидации сил в борьбе с ИГИЛ».

Сирия для Зачатьевской обители - это особая болевая точка на карте мира. И хотя ни матушка Иулиания, ни насельницы там не бывали, с этой страной московский ставропигиальный монастырь связывают прочные духовные узы. В 1996 году по благословению Святейшего Патриарха Алексия II в Россию поучиться церковным искусствам (иконописи, вышивке) приезжали настоятельница монастыря святой равноапостольной Феклы в Маалюле игумения Пелагия с сёстрами. Какое-то время они жили в монастыре на Остоженке.





СЁСТРЫ САМИ ПОПРОСИЛИ УСТРАИВАТЬ НОЧНЫЕ СЛУЖБЫ ПОЧАЩЕ. Я ПОНАЧАЛУ ДУМАЛА, ЧТО им будет тяжело, ведь устают за день. И потому сказала, что пусть приходит, кто хочет, по желанию. В первый раз половина сестёр пришла. Потом всё больше и больше. Сейчас почти все ходят. Любят ночные службы! изумения Уулиания (Каледа)

- Мы с ними внутренне сроднились, вспоминает матушка по пути в свой рабочий кабинет. - Была осень, довольно прохладная. Монахини из страны с жарким климатом очень мёрзли. Все старались их както приодеть, утеплить. Очень тронуло, что, вернувшись домой, они связали специально для меня теплую кофту, апостольник. «Чтобы матушка не мёрзла!» — сказали.
- Когда стали развиваться трагические события в Сирии и вооруженные экстремисты взяли в плен игумению Пелагию с монахинями, все в Зачатьевском очень сопереживали и горячо молились. Слава Богу, наши сирийские сёстры во Христе остались живы, вернулись в родные края и продолжают нести монашеский подвиг.

В рабочем кабинете настоятельницу поджидали неотложные дела. Вошла казначея с документами на подпись. Затем - эконом монастыря, у которой накопились вопросы. Были вопрошания и у благочинной. На какое число телефонных звонков, связанных с ее общецерковными послушаниями, матушка ответила в течение дня, мы не подсчитывали. Скажем только, что звонков было много.

Об отдыхе, точнее, передышке, говорить не приходилось. Но лечь спать игумения Иулиания собиралась на удивление рано — в девять вечера. Потому что в 00:30 ночная литургия. Если раньше такие службы проходили раз в месяц, то сейчас практически раз в неделю. Вот что наша героиня рассказала на прощание:

- Сёстры сами попросили совершать ночные богослужения почаще. Я поначалу думала, что им будет тяжело, ведь устают за день. И потому сказала, что пусть приходит, кто хочет, по желанию. В первый раз половина сестёр присутствовала. Потом всё больше и больше. Сейчас почти все ходят. Любят ночные службы! И когда мы, к примеру, служим в Успенском «пещерном» храме или в церкви во имя всех преподобных отцов и жен, в подвиге поста и молитвы просиявших, кажется, что находимся вне времени, вне пространства. Стараемся все причащаться, и в эти мгновения особенно сильно чувствуется единство во Христе.
- Служба заканчивается примерно в 3.30 утра. Я сама не могу сразу идти спать, да и некоторые монахини испрашивают благословения походить по территории монастыря, помолиться. Ходим, круг за кругом. Если кто-то с кем-то пересекается, стараемся быстро разойтись, чтобы не мешать друг дружке. А летом, когда ночи короткие и открыты окна в храме, слышим, как нашему пению вторят птицы. Мы поем, и они поют. Выходим – предрассветная зарница, затем солнышко появляется. И душу охватывает пасхальная радость...

День, который мы провели с матушкой игуменией, был началом периода резкого похолодания после «бабьего лета». Дождь, лужи, свинцовое небо. Но душу согревал тёплый рассказ о ночных службах, доверительных отношениях в сплотившейся за 20 лет монашеской семье и многом-многом другом, что легло на сердце. ◆

Записала Елена Днепрова

# ССЗДЕСЬ – ПИР ВЕРЫ, И КАЖДОГО ЗДЕСЬ ПРИНИМАЮТ С ЛЮБОВЬЮ??

Для многих людей Зачатьевская обитель связана с определенным отрезком жизни. Святое место соединяло судьбы самых разных людей в разные эпохи, вплетая их в кружево монастырской истории. С годами эта связь только крепнет, оставляя в душах благодарную память

вященник Михаил Геронимус — настоятель храмов великомученика Димитрия Солунского в селе Дуброво и Успенского в деревне Набережная Слобода Наро-Фоминского благочиния Московской епархии. Получив высшее медицинское образование, работал хирургом. После кончины своего отца, известного пастыря-богослова протоиерея Александра Геронимуса, в 2007 году принял священнический сан и стал трудиться на приходе, где в последние годы служил и его батюшка. Какую роль в жизни отца Михаила сыграл и продолжает играть Зачатьевский монастырь, он рассказал журналу «МВ».

### Любимая Остоженка

Начну с воспоминаний из детства, когда в 70-х гг. прошлого века я и будущая настоятельница обители игумения Иулиания (тогда просто Маша) посещали храм святого пророка Божия Илии в Обыденском переулке. Как любит вспоминать матушка, ребятишками мы стояли у одного амвона, причащались из одной Чаши. В любимом Обыденском храме мы получали начатки веры, слышали Слово Божие, глубоко воспринимая образы священников того поколения, жизнь и служение которых пришлись на годы гонений на Святую Церковь.

В Церкви человек воспитывается и словом священнослужителя, и особенно — самим церковным духом. Храм Илии Обыденного был любим представителями верующей интеллигенции тех лет, которую окормляли священники (среди них — известный протоиерей Владимир Смирнов и протоиерей Александр Егоров). Под влиянием замечательных пастырей возникла особая самобытная и глубоко православная атмосфера. Тем более что Обыденская церковь никогда не закрывалась и продолжала действовать всё безбожное лихолетье.

Прикосновение к этому духу, сама жизнь в храме явились добрыми семенами христианской жизни в наших детских сердцах. Думается, что для нас Богом дана благодатная задача эти начатки взрастить и передать другим людям. Матушка Иулиания с Божьей помощью и под покровом Пресвятой Богородицы исполняет это с великим усердием, о чём свидетельствуют плоды ее

Нередко бывает, что жизнь соединяет людей, а затем разводит их в разные стороны. У игумении Иулиании был свой путь, у меня — свой. Я стал жить и работать в другом месте, далеко от любимой Остоженки. На довольно продолжительное время мы потеряли друг друга из вида. А в 90-х гг. я вдруг узнаю от своих родителей, что матушка восстанавливает Зачатьевский монастырь.

Помнится, с большим интересом воспринял эту информацию. Хотя слово «интерес» не совсем подходит. У меня появилось чувство духовного сопереживания. Мы всей семьёй следили за тем, что происходило на монастырской территории. Ведь если кто-либо начинает делать богоугодное дело, это становится духовной пищей для многих. Таков общий закон. Я был одним из тех, кто этой пищей питался. Чем конкретно? Сведениями, приходившими из обители. Правда, вначале они вызывали в душе трепет и тревогу: что будет дальше, как дело пойдёт?

С середины 90-х вместе со своей семьёй — женой и маленькими детками — я снова поселился у родителей, живших неподалёку от монастыря. Отправляясь на прогулки с колясочкой, мы с супругой Еленой, как правило, заходили в обитель. Видели там монастырские корпуса, занятые жильцами коммунальных квартир и различными организациями, четырехэтажную кирпичную школу, откуда на переменах выбегали уче-



ники, чтобы порезвиться во дворе. Глядя на это, никто и помыслить не мог, что когда-то всё в монастырской ограде радикально изменится.

Но уже тогда здесь была богадельня, что особенно поразило. В последнее десятилетие минувшего века, невероятно тяжёлое, сложное и ставшее настоящим испытанием для новой России, жить людям было трудно. Какой там уход за другими?! Но такова правда Божия, что сёстры зарождающейся монашеской общины заботливо, с любовью ухаживали за престарелыми одинокими женщинами, желавшими окончить дни земной жизни в монастырских стенах и достойно подготовить - ленькой монастырской территории - сохраняется ся к переходу в вечность.

Иногда мы встречали в обители игумению Иулианию. А потом переехали в другой город, и контакты опять прервались. Но семена, посеянные в наших сердцах в Обыденском храме, видимо, дали свои всходы: я принял священнический сан, стал осуществлять прямое служение Церкви. И вот недавно наше общение с матушкой возобновилось. Через общие духовные знакомства я оказался у неё в монастыре за чаепитием. Она очень тепло меня встретила, с участием расспросила о моем церковном служении, пригласила приходить ещё. Воспользовавшись приглашением, я привел к ней под благословение свою семью: супругу, дочерей и зятя. Несмотря на большую занятость, матушка Иулиания сама провела нас по монастырю.

#### Средоточие духовных смыслов

Сильное впечатление произвела та экскурсия. Поразило всё. Я бы даже сказал, что испытал шок (в хорошем смысле этого слова) от уви-

денного. Восстановлен старинный Надвратный храм в честь Нерукотворного Образа Спасителя. Ещё в 90-х гг. мы были там с женой на службах, и можно ли забыть, в каком плачевном состоянии находился этот храм, первым переданный сестринской общине? Возрождена церковь Сошествия Святого Духа, где во время реставрационных работ обнаружили сохранившийся фрагмент запрестольного изображения - лик распятого Иисуса Христа. А главный монастырский собор о десяти приделах! Это само по себе удивительно.

Но больше всего, признаться, меня поразила любовь, с которой всё это восстановлено. Во время той памятной экскурсии я понял, что здесь средоточие духовных смыслов. И молитвенной заботой, и тщатель-

ным отношением, и трепетным собиранием сёстры хранят и умножают эту сакральную сокровищницу. Вот только если в музеях, являющихся сокровищницами культурного наследия того или иного народа, вам эти сокровища покажут, подробно о них расскажут, а прикоснуться к ним не дадут, то здесь, участвуя в постоянно совершаемой молитве, человек погружается в таинственную жизнь монастыря, прикасается к плоду монашеского подвига, всегда и ныне заступающего за весь народ пред Богом.

На небольшом пространстве - относительно ма-

Зачатьевский – это

СРЕДОТОЧИЕ

духовных смыслов.

И молитвенной заботой,

и тщательным

ОТНОШЕНИЕМ, И ТРЕПЕТ-

ным собиранием сёстры

хранят и умножают

ЭТУ САКРАЛЬНУЮ СОКРО-

вищницу. На небольшом

ПРОСТРАНСТВЕ,

ЗАНИМАЕМОМ ОБИТЕЛЬЮ,

СОХРАНЯЕТСЯ ПАМЯТЬ

ОБ ИСТОРИИ НАШЕЙ

СТРАНЫ, ГРАНДИОЗНЫЕ

СОБЫТИЯ КОТОРОЙ, КАК В

КАПЛЕ ВОДЫ, ОТРАЗИЛИСЬ

в истории монастыря

память об истории нашей страны, грандиозные события которой, как в капле воды, отразились в истории монастыря. Ведь он пережил и татаро-монгольское иго, и набеги, и разорения, и повторное восстановление, и нашествие поляков, и пожарища, периоды расцвета и времена скудости. Затем - нашествие Наполеона, позже - революцию, безбожный период и даже полное закрытие и уничтожение до осно-

Господом.

Богу угодно, чтобы в таких местах, в святых монастырях собирались святыни. Вот и в Зачатьевской обители каждый может благоговейно приложиться к великим святыням. Здесь - пир веры, и каждого здесь принимают с любовью, наполненной мудростью, что была накоплена в течение столетий. Любой человек находит в монастыре на Остоженке доброе, искреннее отношение к себе. Оно исходит как от самой игумении, так и от сестёр, которые здесь подви-

Матушка Иулиания крайне бережно относится к истории, стараясь восстановить и прошедшее, уходящее в века, и новое - послереволюционную историю, когда обитель была закрыта безбожной властью.

вания при советской власти.

Сейчас - и мы все это видим -Зачатьевская обитель переживает чудесное обретение новой жизни. Монастырь в его современном виде - это образ Воскресения. Здесь сохраняется молитвенная связь, пронизывающая время, начиная с XIV века, когда обитель была основана преподобными Иулианией и Евпраксией по благословению их брата святителя Алексия, митрополита Московского. Молитва совершает чудо, и память о почивших сёстрах, игумениях становится не просто памятью, а самой жизнью, соединяющей нас в едином предстоянии пред

С благодарностью я принимаю приглашения настоятельницы приехать на службу в день того или иного важного для монастыря праздника. Если не занят на приходе, то, конечно же, еду. Недавно, к примеру, пригласила на день своего ангела, день празднования памяти мученицы княгини Иулиании Вяземской.

Люблю бывать в обители и слушать монашеское пение. Люблю смотреть на убранство храмов, на замечательные иконостасы в каждом приделе, уникальные и самобытные, на святые образа на стенах и колоннах собора. Все гармонично сочетается с архитектурой. Особое внимание уделено святыням: ковчеги для мо-

щей святых, белокаменная сень над иконой Богоматери «Милостивая» - всё сделано с благоговением, любовью и вкусом. Причём многоето выполнено в мастерских самого монастыря! Нам, священникам, устраивающим церковную жизнь в приходских храмах, есть чему поучиться. Но опять-таки, самое главное — это научиться любви, которая в Зачатьевском преизбытчествует.

Поклониться великим святыням - для православного человека всегда большая радость. Для меня радость - приложиться к особо почитаемому зачатьевскими монахинями образу Пресвятой Богородицы «Милостивая», который я помню с детства - с четырёх или пяти лет, поскольку долгие годы он находился на сохранении в Обыденском храме. И нам, маленьким прихожанам, рассказывали, почему рядом с иконой стоит старинный игуменский посох. Правда, в детской голове не всё укладывалось, не всё было понятно, что-то вызывало недоумение. Но теперь, в зрелом возрасте, эту историю, связанную с чудотворным образом Богоматери «Милостивой»,

я переживаю по-новому. У каждого молящегося перед ним, наверное, свои связи. У меня они тоже есть, и словами это не передать. Скажу только, что от святыни исходит большая ласка, большая любовь. Не случайно в народе ее называют «Божия Матерь с ушком». Ей можно пошептать на ушко, поплакаться, поведать о своих печалях и получить утешение. Может, и не сразу, как это бывает в духовной жизни, но утешение придёт...

Ещё, поскольку я немало лет проработал врачом, огромное значение для меня имеет другая монастырская святыня — частица цельбоносных мощей святого праведного Лазаря Четверодневного, епископа Кипрского. Как известно, этот драгоценный дар - ковчег с большой частицей мощей праведника — летом 2012

года в знак братского общения двух Церквей преподнёс на Кипре Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу Блаженнейший архиепископ Кипрский Хризостом II. При этом Предстоятель Кипрской Православной Церкви выразил пожелание, чтобы святыня хранилась в большом храме с открытым доступом для поклонения паломников. Таким храмом по благословению Патриарха Кирилла стал собор Рождества Пресвятой Богородицы в Зачатьевском монастыре.

В годы врачебной практики мне не раз приходилось видеть, как люди умирают. Приходилось многажды чувствовать и победу над смертью, что очень важ-

> но для христианина. А победу над смертью мы познаем, прежде всего, в Пасхе. Одно из величайших чудес, как мы знаем из Евангелия, было совершено непосредственно перед крестными страданиями Спасителя и Его Воскресением - воскрешение Лазаря Четверодневного, друга Божия, брата Марфы и Марии. И это чудо - образ победы Жизни над смертью.

> Привозил я в обитель и своих прихожан, для которых по благословению матушки игумении провела экскурсию хорошо знающая историю монастыря монахиня Евпраксия. Слушая ее, мы словно погрузились в прошлое своей Отчизны, пережившей много бед. Однако не уничтоживших наш народ, а напротив — укрепивших его дух. Мои прихожане, следуя за монахиней, то и дело восклицали: «Как в монастыре хорошо!»

Но я понимаю такую вещь: это «хорошо» является плодом подвига бывших и нынешних сестёр обители, трудников и, быть может, мирян, которые приходят на службы и горячо молятся. Это «хорошо»

- плод серьёзной духовной борьбы тех, кто поставил себя на служение Богу, на служение правде, на служение другим людям, неукоснительно выполняя заповедь Божию «Возлюби ближнего своего, как самого себя». Христианин чает наследовать неизреченные блага Царства Небесного, однако он должен понимать, что путь к вечному блаженству связан со скорбями, без которых не бывает спасения. И что каждому из нас дано совершить такой внутренний подвиг...

Монастырь своим духовным богатством и накопленным монашеским подвигом многих поколений инокинь настраивает и нас, живущих в миру, нести свой малый крест, не унывая и имея непосрамимую надежду на Вечное Спасение. ◆

Сейчас обитель ПЕРЕЖИВАЕТ ЧУЛЕСНОЕ обретение новой жизни. Монастырь в его **COBPEMENHOM** ВИДЕ - ЭТО ОБРАЗ Воскресения. Здесь СОХРАНЯЕТСЯ молитвенная связь, ПРОНИЗЫВАЮЩАЯ ВРЕМЯ, начиная с XIV века, КОГДА ОБИТЕЛЬ БЫЛА ОСНОВАНА ПРЕПОДОБНЫМИ Иулианией и Евпракси-ЕЙ ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ **ИХ БРАТА СВЯТИТЕЛЯ** Алексия, митрополита

Московского







В Гефсиманийстей веси погребите тело Мое, и Ты, Сыне и Боже Мой, приими дух Мой. (светилен праздника Успения Пресвятой Богородицы)

ефсимания — живописная местность у подножия западного склона Елеонской (Масличной) горы в долине Кедрон, в Иерусалиме. Именно здесь Пресвятая Владычица завещала апостолам похоронить Ее тело, рядом с местом погребения Своих святых родителей, праведных богоотцев Иоакима и Анны, и верного хранителя и попечителя Ее земной жизни святого праведного Иосифа Обручника. В древнем храме-усыпальнице, выстроенном над гробницей Божией Матери в 326 году при святой царице Елене, царит особый дух мира, тишины и умиления сердца.

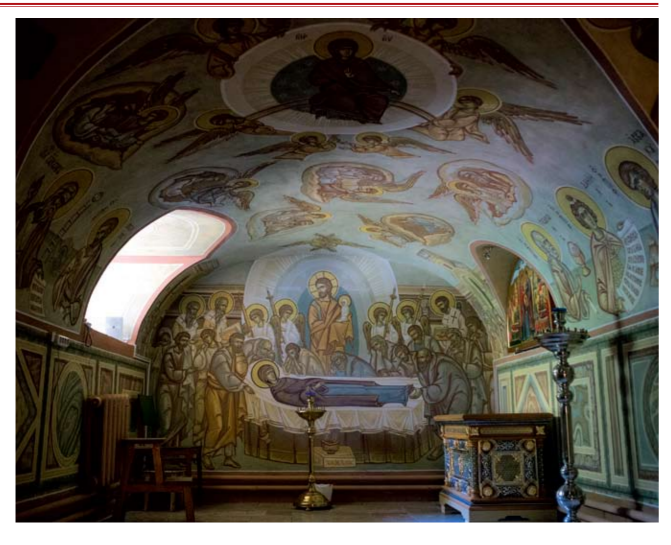
Такой же мирный дух и благодатная атмосфера молитвенного настроя окружают всякого входящего в храм Успения Божией Матери, устроенного в подклете церкви Сошествия Святого Духа по образу Гефсиманской усыпальницы в Иерусалиме. История создания этого необычного храма уникальна и проста одновременно.

Во время восстановительных работ в Свято-Духовском храме в 2001 году было обнаружено подвальное помещение, вырытое в советские годы (здесь проводились партсобрания). Оказалось, что подвал

находится ниже подошвы фундамента, поэтому очевидной стала необходимость укрепления его стен во избежание обрушения. Начались реставрационные работы, вместе с тем стали думать над общим проектом планировки храма. Первоначально в новом подвальном помещении предполагалось разместить книжную лавку или свечную мастерскую, однако вышло иначе.

29 августа 2001 года, в попразднство Успения, в день престольного праздника Надвратного храма, игумении Иуалиании с сестрами, спустившимся в подвал после вечерних молитв, пришла благая мысль об устроении здесь пещерного придела в честь Успения Божией Матери. Тогда же стены будущего храма огласились первыми праздничными песнопениями Успению в исполнении монахинь и окропились святой водой. Вскорости матушка окончательно утвердилась в мысли создания храма по подобию усыпальницы Богородицы в Гефсимании, воспроизведенной с максимально возможной точностью, но в уменьшенных размерах.

С тех пор прошло почти 15 лет. Каждый год прибавлял новый штрих в образе храма, все больше приближая его к Гефсиманской усыпальнице.



целом завершен. Вход в храм, согласно прообразу на выложен камнем, привезенным из Иерусалима, по цвету и рисунку укладки очень близким к камню храма в Гефсимании. В этом году к престольному празднику установили невысокую раку в притворе — гробницу с изображением святых праведных Иоакима и Анны.

Стены и своды притвора украшены росписями, которые содержат сюжеты из жития Божией Матери. В нише западной стены изображено Благовещение



В настоящее время облик Успенской церкви в перед Успением. Ниже росписей на особой подставке стоит камень, привезенный из Малой Галилеи — с того Святой Земле, начинается спуском по ступеням. Пол места, где Богородице явился архангел Гавриил, возвестивший, что через три дня Ей предстоит завершить путь земной жизни и Она встретится со Своим Божественным Сыном.

> На северной стене – фреска Успения. На сводах притвора можно увидеть изображение ангелов, переносящих апостолов к месту Успения Пречистой. На стенах также изображены пророки, которые пророчествовали о Пресвятой Деве Марии, с символами своих пророчеств. В арке перехода в основную часть храма - образы песнотворцев, слагавших гимны о Богоматери: Косьмы Маиумского и Иоанна Дамаскина, а также святого апостола Фомы, которому Матерь Божия в явлении подает Свой пояс.

> Фрески каноничны, и это не копии, а списки – новые образы. Они передают атмосферу места, где происходило погребение Богородицы. Образы в храме используют не только для украшения — это начало стремления сегодняшнего человека, ищущего путь проникновения в мир пакибытия. Для этого и существует изобразительное искусство в Церкви: образы, иконы, фрески, росписи. О необходимости красоты, росписи, икон в храме говорит и святоотеческое наследие.

> Особое внимание стоит обратить на роспись западной стены. На ней по традиции изображали Страшный





Успенский храм — место сокровенное, это, можно сказать, «личное пространство» монахинь.

Мирянам вход сюда доступен лишь в день праздника Успения и в период
попразднства. В остальное время года здесь творится монашеская молитва, совершаются постриги
и ночные литургии, на которых присутствуют только монашествующие

суд, причем Шестоднев и Страшный суд вместе: сотворение и окончание — точка, где сливаются два конца свитка, начало и конец земной истории.

В основной части храма, в отдельной внутренней «пещерке» (некоем подобии кувуклии) расположена и сама гробница Божией Матери с резным каменным ложем, на котором в течение года покоится плащаница с Ее изображением. Плащаница выносится на середину храма в праздник Успения. Рядом с гробницей, также по образцу Гефсимании, помещена икона Богоматери Иерусалимская.

Особое внимание привлекает благолепный иконостас, изготовленный по уникальной технологии с использованием гальванического серебрения и позолоты, украшенный эмалью и полудрагоценными камнями. Использование благородных металлов было традиционным в Древней Руси, оно имеет свою символику — издавна таким способом мастера стремились подчеркнуть красоту и величие идеалов. Серебро и золото, как символы человеческой природы и божественного мира, подчеркивают значение иконостаса как явления горнего мира земному, соединение в молитве земного



и небесного. Искусное сочетание эмали двух традиционных «Богородичных» цветов — синего и темнокрасного — с блистанием золоченых орнаментов и акцентами драгоценных камней (рубинов и топазов) создает неповторимую красоту, напоминающую о сокровенной славе Дщери Царевой — Пречистой Девы-Богоматери.

Использование полудрагоценных камней и их выбор имеет глубокий смысл. Обращаясь к церковной истории, можно вспомнить слова святого апостола Петра, называющего верующих «живыми камнями», из которых «устрояется дом духовный» (1 Петр. 2:5). Но и Христа в своих посланиях апостол Петр называет камнем, причем драгоценным (1 Петр. 2,4-5). А апостол Павел называет Спасителя «краеугольным камнем» (Еф. 2:20).

В качестве диаконских дверей на иконостасе — бархатные пурпурные завесы, украшенные вышитыми образами архангелов Михаила и Гавриила. Над низкими Царскими вратами, по образу византийских иконостасов, на бархатной катапетасме вышит Евхаристический образ Господа Иисуса Христа.

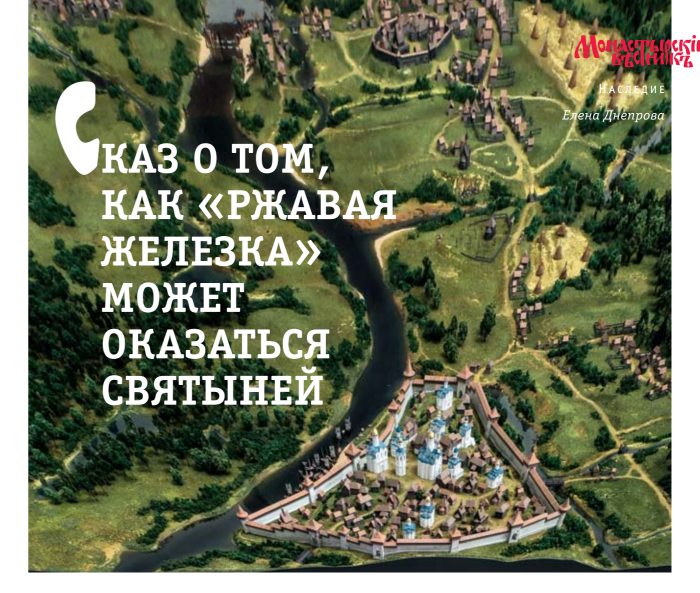
Среди храмовых икон преобладают различные образы Божией Матери — как старинные, так и современные. Многие иконы представляют собой репродукции чудотворных образов из различных монастырей Святой Горы Афон. В двух нишах установлены большие древние иконы Иверская (греческого письма, как выяснилось при реставрации) и «Всех скорбящих Радосте».

Отдельно стоит отметить необычные стены и своды храма с рельефной «каменной» поверхностью, создающей особый, «пещерный» характер храмового пространства, где молящийся чувствует себя наедине с Богом, в совершенной отдаленности от мира, забывая о том, что находится в центре современного мегаполиса.

Успенский храм — место сокровенное, это, можно сказать, «личное пространство» монахинь. Мирянам вход сюда доступен лишь в день праздника Успения и в период попразднства, когда в храме совершаются чередные богослужения. В остальное время года здесь творится монашеская молитва, служатся ночные литургии, на которых присутствуют только сестры обители, читается сестринское молитвенное правило.

В храме совершаются монашеские постриги, новопостриженные монахини пребывают здесь первые дни после принятия ангельского образа. И это так естественно, ведь все в облике Успенского храма напоминает о высшем, ангельском мире, о том, что именно в горнем Царстве и есть наше истинное Отечество. Словно в подтверждение этой мысли над входом в храм изображено «окошко» в Небесное Царство, откуда смотрят светлые, исполненные Божественной радости и любви лики святых ангелов. •





В ЗАЧАТЬЕВСКОЙ ОБИТЕЛИ ОТКРЫВАЕТСЯ МУЗЕЙ АРХЕОЛОГИИ. В ЕГО ОСНОВЕ — ОСТАТКИ ФУНДАМЕНТОВ ДРЕВНИХ ХРАМОВ И МОНАСТЫРСКИХ СТРОЕНИЙ, НАДГРОБИЯ, БОГОСЛУЖЕБНАЯ УТВАРЬ, ПРЕДМЕТЫ ОБИХОДА, А ТАКЖЕ ДРУГИЕ ЦЕННЕЙШИЕ АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ НАХОДКИ, ОБНАРУЖЕННЫЕ В РЕЗУЛЬТАТЕ СОВМЕСТНЫХ МНОГОЛЕТНИХ ТРУДОВ МОНАХИНЬ И КОЛЛЕКТИВА УЧЕНЫХ. НАЙДЕННЫЕ ПРЕДМЕТЫ ПОВЕСТВУЮТ ОБ ИСТОРИИ МОНАСТЫРЯ И ИНОЧЕСКОМ ПОДВИГЕ ЕГО НАСЕЛЬНИЦ НА ПРОТЯЖЕНИИ ВЕКОВ

ысль о создании музея появилась не сразу. В 2003 году, после разбора здания, выстроенного в советские годы на месте монастырского собора XIX века, по благословению и просьбе настоятельницы игумении Иулиании сотрудники Института археологии Российской Академии наук начали расчищать руины. Но тогда никто не ожидал, что археологические работы окажут серьезное влияние на весь ход воссоздания соборного комплекса, а также позволят разрешить ряд недоуменных вопросов относительно раннего периода истории монастыря, да и самого времени его основания.

Согласно выпискам из «Жалованной грамоты» царя Михаила Федоровича, Зачатьевский появился в Москве в правление Феодора Иоанновича (XVI в.). Впрочем, сама "Жалованная грамота" не сохрани-

лась. Текст приводится по изданной в XIX веке монастырской истории, и для определения даты основания обители этого явно недостаточно.

Археологам пришлось искать веские доводы в пользу того, что Зачатьевский был основан не в XVI, а в XIV столетии. И они их нашли. К тому же сестры и другие исследователи монастыря, обращаясь к преданиям, высказывали сомнение, что обитель в Остожье могли возвести на пустом месте и так поздно по времени — и оказались правы. Проведенные археологические раскопки показали: участок освоен гораздо раньше.

Со второй половины XIV века здесь уже существовал процветающий девичий монастырь, и назывался он Алексеевским, в честь святителя Алексия, человека Божия, который, как свидетельствует история, фактически заменил отца святому благоверному князю

Позднее на месте Алексеевского монастыря царь Феодор Иоаннович, получив благословение святителя Иова, по обету создаёт Зачатьевский монастырь. Название обители связано с монастырским храмом в честь Зачатия святой праведной Анны.

— С самого начала отношения с матушкой игуменией и сёстрами у нас сложились просто замечательные, — рассказывает Леонид Андреевич Беляев, доктор исторических наук, заведующий отделом Московской Руси Института археологии РАН, главный редактор журнала "Российская археология", куратор раздела археологии в "Православной энциклопедии". — Мне это общение дало очень много. А для монастыря наши труды, археологические изыскания стали важной вехой в его дальнейшем развитии.

— Я помню то время, когда здесь ещё бетон сплошной был и огромные лужи под ногами. Но прихожане и многочисленные паломники, приезжавшие в обитель из самых разных мест, всё равно просили провести их в подвальное помещение, чтобы увидеть древности. Думается, на протяжении многих столетий, пока, дай Бог, монастырь будет стоять, ценность музея будет только возрастать.

По словам Леонида Андреевича, у него никогда не возникало сомнений, что Зачатьевский монастырь — это тот самый Алексеевский, основанный по благословению святителя Алексия. Но когда археологи стали находить материальные доказательства этому, можно себе представить радость учёного.

Было обнаружено множество церковных предметов, явно относящихся ко времени более раннему, чем XVI век: иконки с изображением святого Никиты, побивающего беса, нательные крестики, складной крест-мощевик и прочее. А главные подтверждения отыскались в некрополе, где современные археологи учли 800 захоронений, выполняя основной объем работы на протяжении ряда лет — с весны 2003-го по 2008-ой год. Правда, историки выдвинули контраргументы: а не была ли на этом месте просто городская или сельская церковь с кладбищем при ней? Однако сотрудники Института археологии нашли могилы схимниц, монахинь, захороненных до упоминания о монастыре в "Грамоте".

— Я совершенно убеждён, что там, где встречается много надгробий монашествующих, бесспорно, был монастырь, — продолжает Леонид Андреевич. — Кроме того, на одной из надгробных плит две строки уцелевшего текста читаются очень отчёт-

- не просто какой-то девичий монастырь XIV-XVI Пока музей создавался, законодательвеков, а именно Алексеевский. Также были обна-

Пока музей создавался, законодательство возвело его объекты в статус археологического наследия. В итоге это будет первый настоящий монастырский музей с собственными, а не где-то заимствованными, купленными или привезёнными древностями

Леонид Беляев, доктор исторических наук

ливо: "Преставися поп Ива(нъ) Олексеевский, а во иноцей Игна(тей)". Несомненно, это захоронение настоятеля церкви с престолом святителя Алексия, принявшего монашеские обеты. Причём мужчина погребен в женском монастыре, основанием для чего, вероятно, послужило его служение в здешнем соборном храме.

Данная находка стала для нас ключевой, можно сказать, решающим аргументом в пользу того, что предстающий перед нами археологический комплекс

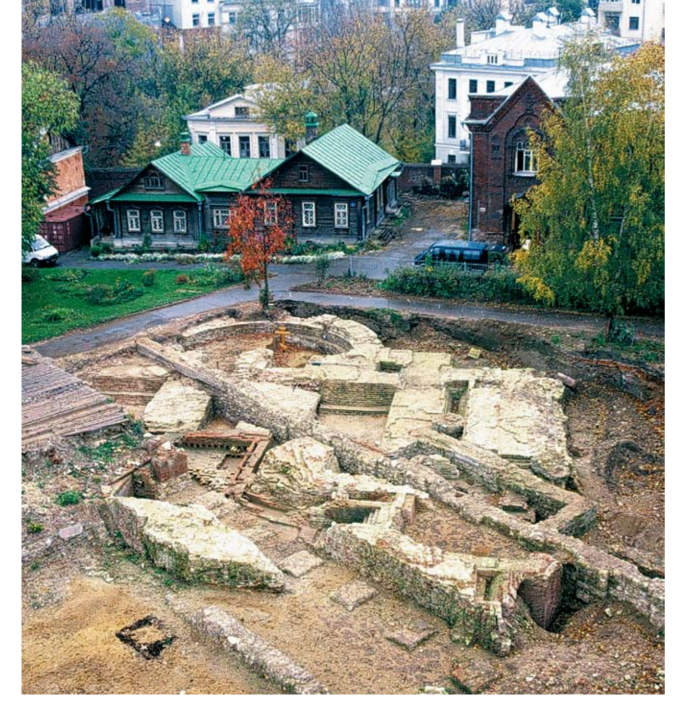
— не просто какой-то девичий монастырь XIV—XVI веков, а именно Алексеевский. Также были обнаружены чётки, вериги, плитки от пола деревянной церкви XIV—XV столетий, погребальные сосудыелейницы. Из светских предметов — раннемосковская глиняная посуда и серии монет (в том числе с изображением князя Димитрия Донского). И впервые в русской монастырской археологии были открыты ряды деревянных келий с обшитыми деревом погребками-подпольями XIV—XVI вв.

Тема археологических находок и глубоких архивных исследований, получивших одобрение Святейшего Патриарха Алексия II и Святейшего Патриарха Кирилла, детально освещена в буклете, изданном Зачатьевским монастырем. Не менее интересно, каким образом на месте разрушенного в 30-е годы прошлого века Богородице-Рождественского собора строился новый. Причем, совсем недавно. История эта несколько необычна. Дело в том, что прежний собор (некоторые ученые называют его казаковским, так как его проектировал известный архитектор Матвей Фёдорович Казаков) был возведен в псевдоготическом стиле. Кроме того, это был собор почитаемо-

го в Москве монастыря, но сравнительно бедного, третьеклассного — то есть небольшой по размерам, вполне подходивший для служб в XIX — начале XX века. И при прежней застройке столицы он хорошо просматривался.

Нынче застройка в этом районе Москвы, как и во всей столице, подросла, и статус у обители теперь высокий — ставропигиальный, то есть монастырь подчиняется непосредственно Святейшему Патриарху. Предстоятель Русской Церкви с архиереями, сонмом духовенства часто совершает здесь богослужения. Вот только, согласно Московскому законодательству, снесённые большевиками памятники требуется восстанавливать в том виде, какими они были на момент сноса. Выходит, Его Святейшество, иерархи, насельницы обители и прихожане не смогут поместиться в новом соборе, если его построить "точь-в-точь"? Нет, нужно было возводить большой, просторный собор.

— После того, как были проведены работы, о которых я говорил, мы задумались: перед нами же памятник истории! Мы видим древние и более позднего времени фундаменты монастыря. И большое



Я помню то время, когда здесь ещё бетон сплошной был и огромные лужи под ногами. Но прихожане и многочисленные паломники, приезжавшие в обитель из са-МЫХ РАЗНЫХ МЕСТ, ВСЁ РАВНО ПРОСИЛИ ПРОВЕСТИ ИХ В ПОДВАЛЬНОЕ ПОМЕЩЕНИЕ, ЧТОБЫ увидеть древности. Думается, на протяжении столетий, пока, дай Бог, монастырь БУДЕТ СТОЯТЬ, ЦЕННОСТЬ МУЗЕЯ БУДЕТ ТОЛЬКО ВОЗРАСТАТЬ  $\mathscr{I}_{eohug} \mathcal{T}_{e.s.el}$ , доктор историтеских наук

количество материала, который мы собрали, - отмечает наш собеседник. - Почему всё это нужно снести, поставив на этом месте бетонную коробку в псевдоготическом стиле, и помешать церкви осуществлять свои функции? Появилась мысль, что внизу, в подземном пространстве, можно построить настоящий церковно-исторический памятник, внести его в реестр, а над ним уже возвести то, что захочет монастырь. Вопрос обсуждался во время продолжительных дискуссий, вспыхивавших на заседаниях экспертно-консультативного совета при Московской за благословением. С собой она взяла фотографию по-

мэрии, пока, в конце концов, не было принято положительное решение.

Как оно было принято, настоятельница обители игумения Иулиания потом не раз вспоминала. Несмотря на требование законодательства «точь-в-точь», ей очень хотелось построить храм в древнерусском стиле, чтобы он органично вписался в облик монастыря. И помогли в этом Пресвятая Владычица, Святейший Патриарх Алексий II и сёстры обители. Помолившись Царице Небесной, матушка пошла к Его Святейшеству следнего собора и миниатюру предыдущего (конца XVI века). Между нею и Святейшим произошёл следующий диалог: «Матушка, а где мы с вами живём?» -«В Москве». – «Матушка, значит надо в древнерусском стиле строить, что же нам с вами ещё возводить?»

В чём, спросите, заключалась помощь монахинь в решении этой сложной ситуации? Факт тоже весьма примечательный. По благословению игумении сестры читали акафисты, проводив матушку на один из главных градсоветов. И на седьмом акафисте всё решилось. Она тут же позвонила в монастырь и сообщила новость. Потом был ещё градсовет, где от Московской Патриархии присутствовал архиепископ Истринский Арсений, и тогдашний мэр Москвы Юрий Лужков в заключение сказал, что раз Патриарх благословил, то не надо спорить.

О создании «музейной крипты» под новым собором, который Святейший Патриарх Кирилл освятил пять лет назад, 25 ноября 2010 года, то есть на 650летие монастыря, мы услышали от Леонида Андреевича не только во время нашей беседы, но и на его лекции. Состоялась она в конференц-зале обители, выглядевшем не совсем привычно, поскольку располагается он как раз в крипте и в нём воочию можно увидеть кирпичную кладку прошлых веков.

На лекции, проходившей в рамках обширной программы Школы молодых археологов, присутствовало 45 человек: студенты, аспиранты, молодые учёныеархеологи из семи стран СНГ, бывших советских республик, а также из Новосибирска и Крыма. Наверное, им запомнились и глубоко содержательная лекция одного из российских корифеев археологической науки и тёплый прием, что им был оказан. С гостями встретилась матушка настоятельница и пожелала помощи Божией в их нелёгком, но интересном деле.

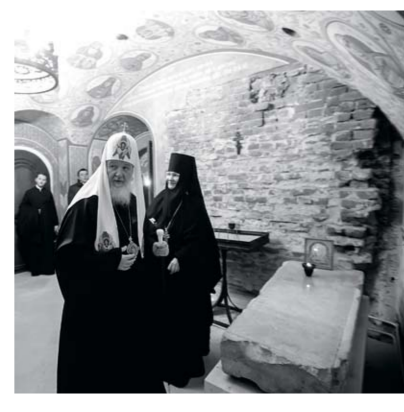
После лекции Леонид Андреевич провел своих слушателей по сводчатым галереям, некоторым залам для экспонирования находок, заметив возле макета древней Москвы, что этот уникальный музей являет собой живое пространство. К его реликвиям, древней кирпичной кладке, древним ступенькам лестницы можно прикоснуться, потрогать их руками. Известный археолог ответил на множество вопросов, касающихся монастырских исследований.

Затем одна из монахинь провела экскурсию по монастырю, дополнив доклад интересными сведениями о том, как находки археологов «встраиваются» в монастырские храмы, становясь не столько предметами историческими, музейными, сколько объектами поклонения, святынями. После гостей покормили, каждому подарили икону Божией Матери «Милостивая» и буклет об археологических раскопках на территории Зачатьевского монастыря.

Чувствовалось, что людей, увлечённых своей профессией, привели в трепет не только музейные залы, но и, к примеру, подземный придел, освящён-

ный в честь иконы Богородицы "Неопалимая купина" в память о преподобных основательницах обители на предполагаемом месте их келий. Особое чувство испытали студенты, аспиранты и молодые учёные, войдя в другой подземный придел, посвящённый всем преподобным отцам и женам, просиявшим в подвиге поста и молитвы.

Среди молодёжи были и православные, и представители других традиционных религий, проживающие в Средней Азии. Взирающие со стен лики святых, ковчеги с частицами мощей великих угодников



Божиих и костница-усыпальница с главами (многие из которых отмечены знаком особой благодати: крестообразным рисунком костных швов) объединили людей разных конфессий, оторвав их от мирской суеты и настроив на размышления о вечности.

- Пока музей создавался, законодательство возвело его объекты в статус археологического наследия. В итоге это будет первый настоящий монастырский музей с собственными, а не где-то заимствованными, купленными или привезёнными древностями, - заключил Леонид Беляев.

Обращаясь к молодым коллегам, он с изрядной долей иронии заметил: «Среди историков бытует мнение, что если археолог найдёт три ржавые железки, то вот тебе и готовая гипотеза, старт для написания диссертации. Однако серьёзнейшие многолетние археологические изыскания на территории Зачатьевской обители и других монастырей, интересных для учёных с научной точки зрения, полностью его опровергают». ◆



Отцы ЦЕРКВИ

Анастасия Михалос

# Святитель Тихон: Добрый зело

Он жил в скорбное время, жил скорбями своего народа, погашая его боль молитвой и состраданием. Святой Патриарх-страдалец очень любил Зачатьевский монастырь, где находил утешение в последние годы жизни и где его особо почитают. И именно здесь он совершил свою последнюю литургию...

истории человечества были эпохи, когда обстоятельства времени возносили на вершины власти личностей весьма ординарных и они вполне справлялись со своими обязанностями. Но когда начинается крушение огромной государственной машины, сопровождающееся тотальным и безжалостным уничтожением целых пластов народного быта и немалого количества людей, Господь воздвигает людей совершенно особого склада, причем не просто неординарных, а уникальных — для противостояния процессу, с одной стороны, и для адекватного его приятия — с другой.

Если это люди Церкви, то им удается затормозить лавину зла или хотя бы смягчить ее продвижение. Вспомним Иоанна Милостивого, бывшего Патрирхом Александрийским в час нашествия персов, Иерусалимского Патриарха Софрония в период арабской оккупации Востока, Святителя Григория Великого, защищавшего Италию от готских орд, митрополита Макария Московского, который крепко удерживал своим добрым сердцем юного Иоанна Грозного.

Всех этих святителей характеризует одно качество — уникальная доброта, унаследованная от предков и приумноженная сознательным христианским подвигом. Дерзнем сказать, что именно поэтому в час исключительного беснования безбожной власти в Патриархи всея Руси был избран Господом не самый умный из русских архиереев — архиепископ Антоний, не самый строгий — архиепископ Арсений, а самый добрый — митрополит Тихон. Потому что именно доброта превращает ум в мудрость, а строгость — в благоговение.

#### Патриарх по призванию

Святитель Тихон родился 19 января 1865 года на погосте Клин Торопецкого уезда в семье сельского свя-

щенника. Наречен при крещении Василием в честь святителя Василия Великого. Его благочестивому отцу было во сне откровение о трех сыновьях. Он увидел свою покойную матушку, которая предсказала, что один из его сыновей будет горюном, второй умрет молодым, а Василий будет великим. Все исполнилось в точности.

С детства мальчика отличала богобоязненность, жизнерадостность и доброта. При этом он был отроком, а затем юношей весьма степенным, и его товарищам по семинарии вполне естественным казалось его архиерейское будущее, которое они ему, шутя, предрекали. А в академии его звали Патриархом.

Семинарские годы (1878-1883) прошли в Пскове, академические (1883-1888) — в Петербурге. По окончании академии он преподает в Псковской духовной семинарии, где некогда сам учился. Уже тогда его доброта привлекала к нему множество народа. Был ли еще в России архиерей, на монашеский постриг которого собрался едва не весь город, да так, что в храме, где его постригали на втором этаже, на первом пришлось ставить подпорки, чтобы пол выдержал наплыв народа? Был ли такой священнослужитель, при переводе которого в другую епархию народ укладывался на рельсы перед паровозом, чтоб его не отпустить?

Новопостриженному дали имя Тихон в честь святителя Тихона Задонского. Из Псковской семинарии его перевели в Холмскую, где он впоследствии стал ректором. В 1898 году архимандрита Тихона хиротонисали во епископа Люблинского и назначили викарием Холмской епархии. Там он проявил себя как очень усердный проповедник: за 11 месяцев служения — 120 проповедей! В этот период проявилась еще одна его черта — бескомпромисность в принципиальных вопросах, из-за чего у него случались столкновения со светскими властями и теми, с кем они были связаны.



Из-за этого его и перевели в другую епархию – подальше, за океан, епископом Алеутским (1898).

#### «Неудобный» архиерей

Трудно переоценить роль святителя Тихона в истории американской православной Церкви. Его паства была очень разнообразной по национальному составу, разбросана на далекие расстояния, не хватало храмов и священников, не было семинарий для священнослужителей. США, Канада, Алеутские острова, Аляска – самая общая география его непрекращающихся пастырских поездок. Он вникал во все до мелочей и был очень гибким и открытым пастырем.

За 8 лет его управления епархией число приходов увеличилось с 15 до 75, тысячи униатов обратились в православие.

Вепископство святителя имели место случаи перехода ряда американцев из инославия в лоно Русской церкви. Так, бывший священник Епископальной церкви США Нафанаил Ингрэм Ирвин (Ingram N. W. Irvine) был рукоположен во пресвитера архиепископом Тихоном в Нью-Йорке 5 ноября 1905 года.

При его деятельном участии продолжился и завершился перевод богослужебных текстов на английский язык: выполнен г-жой Изабель Хэпгуд (Isabel F. Hapgood) с греческого и церковнославянско-

При нём были открыты десятки новых храмов, активную роль в принимало Русское православное кафолическое общество взаимопомощи.

Вначале он предложил реорганизовать епархиальную структуру, и в 1900 году Святейший Синод переименовал епархию в Алеутскую и Северо- правился», продолжая интересы Церкви ставить выше Американскую, а в 1903 году, реализуя новую идею святителя Тихона, принял решение о создании Аляскинского викариатства.

В 1905 году, заполняя анкету, присланную ему в ходе подготовки к русскому поместному Собору, уже будучи архиепископом, он предложил превратить епархию в экзархат Русской Православной Церкви с широкой автономией вплоть до предоставления автокефалии. Святитель считал целесообразным преоб-

В его правление в Америке появился первый православный монастырь в Пенсильвании со школойприютом при нем.

В 1905-1906 годах миссионерская школа в Миннеаполисе штата Миннесота реорганизуется в семинарию. Епископская кафедра была перенесена из Сан-Франциско в Нью-Йорк.

Православие при архиепископе Тихоне стало приобретать всеамериканский масштаб. Под его председательством в Майфильде был созван первый Православный Собор Северо-Американской Церкви, объединивший переселенцев из России, Галиции, Венгрии, Буковины и других мест. В правление святителя Церковь в Америке пребывала в мире, согласии и любви, не зная начавшихся впоследствии раздоров из-за юрисдикционной принадлежности – был один

Был ли еще в России

АРХИЕРЕЙ, НА МОНАШЕ-

СКИЙ ПОСТРИГ КОТОРОГО

СОБРАЛСЯ ЕДВА НЕ ВЕСЬ

город? Был ли такой

СВЯЩЕННОСЛУЖИТЕЛЬ,

при переводе которого

В ДРУГУЮ ЕПАРХИЮ

НАРОД ШТАБЕЛЯМИ

УКЛАДЫВАЛСЯ НА РЕЛЬСЫ

перед паровозом,

чтоб его не отпустить?

архипастырь и единое стадо.

Конечно, и в Америке доброта святителя Тихона была отмечена не только православными. Не случайно американцы избрали его почетным гражданином Соединенных Штатов.

В 1907 году святителя переводят на Ярославскую кафедру. Одним из первых его распоряжений было запрещение класть земные поклоны при обращении к архиерею. Он охотно откликался, когда его приглашали служить в многочисленных храмах епархии, ходил пешком, без пышного сопровождения, разговаривал с людьми уважительно. Простота его всегда удивляла и священников, и мирян, не привыкших к таким архиереям. И, естественно, по принципиальным вопросам, отстаивая церков-

строительстве и организации приходов при которых ную свободу, он столкнулся с местной светской властью в лице губернатора графа Д. Н. Татищева и был в 1913 году от греха подальше переведен на Виленскую и Литовскую кафедру.

> Стало очевидно, что в Америке святитель «не исличных планов и настроений власть имущих. Однако суд властителей и здесь не совпал с мнением народным: Ярославское общество приняло сторону архипастыря и выразило ему сочувствие, избрав почетным гражданином города Ярославля.

И в Литве его простота и скромность удивляли местных жителей, привыкших к помпезности и богатству как к самому верному способу выражения власти. Но его сразу же оценили и почитали и католики, разовать Сербскую миссию, греческие и сирийские и православные, и русские, и евреи, и поляки, и лиобщины в викариатства с учетом их национальных товцы. В Литве святителя застала Первая мировая. Его епархия оказалась в зоне военных действий. Он сам посещал раненых, больных, нуждающихся и всем старался помочь, деятельно участвовал практически во всех организациях, связанных с помощью пострадав-







под обстрелом врага, за что получил орден.

Из-за бескомпромиссного отстаивания интересов Церкви перед власть имущими святителя старались «сдвинуть» на окраину, чтоб не бросался в глаза. Поэтому его редко приглашали на заседания Святейшего Синода. Но, когда после февральской революции был сформирован новый Синод, позвали для присутствия в числе его членов. А 21 июня 1917 года Московский епархиальный съезд духовенства и мирян избрал его своим правящим архиереем. Конечно же, в кратчайшие сроки он стал всеобщим любимцем.

жданный Поместный Собор. Святитель Тихон, уже в сане митрополита Московского, был избран его пред- дется идти пешком». «От Святейшего уходишь духовно

Восстановление церковной жизни на канонической основе следовало начать с избрания Патриарха. Тайное голосование выявило трех кандидатов. Урну с их именами положили перед образом Владимирской Божией Матери, и после литургии и торжественного должился. Первая сессия приняла ряд нормативно-

шим от войны. Побывал даже на передовых позициях молебна член Собора схииеромонах Зосимовской пустыни Алексий вынул из урны жребий. Митрополит Киевский Владимир громко прочел имя святителя Тихона. Большевики еще не успели разграбить кремлевские ризницы, поэтому оттуда взяли облачение русских Патриархов, жезл митрополита Петра, митру, мантию и белый куколь Патриарха Никона.

> Став Патриархом, святитель Тихон усугубил труды. Он служил через день, а то и ежедневно, принимал невероятное количество народа, раздавая все, что

«Пойдите к Патриарху, попросите у него денег, и 15 августа 1917 года в Москве открылся долго- он вам отдаст все, что у него есть, несмотря на то что ему в его возрасте, измученному после богослужения, приумытым». «Это была действительно Святость, величавая в своей простоте и простая в своем исключительном величии». «Молитвенник народный, старец всея Руси» – типичные отзывы современников о Его Святейшестве.

После избрания Патриарха поместный собор про-



правовых документов для устроения церковной жизни в новых условиях: определение о правовом положении Церкви в государстве, которое, в частности, предусматривало: первенствующее публично-правовое положение Православной Церкви в Российском государстве; независимость Церкви от государства (при условии согласования церковного и светского зако- лении (предполагающем более активное участие миноуложений); обязательность православного исповедания для главы государства, министра исповеданий и министра народного просвещения. Были утверждены Положения о Священном Синоде и Высшем Церковном Совете как высших органах управления в период между созывами поместных соборов.

Вторая сессия открылась 20 января (2 февраля) 1918 года и закончилась в апреле. В условиях крайней политической нестабильности собор поручил Патриарху тайно назначить своих местоблюстителей, что он и исполнил, назначив митрополитов Кирилла (Смирнова), Агафангела (Преображенского) и Петра (Полянского) в качестве своих возможных преемников.

ности убийство митрополита Киевского Владимира (Богоявленского), побудил учредить особое поминовение исповедников и мучеников, скончавших живот свою за веру православную. Были приняты Приходской устав, призванный сплотить прихожан вокруг храмов, а также определения о епархиальном управрян), положение против новых законов о гражданском браке и его расторжении (последнее ни в коей мере не должно было затрагивать церковного брака) и другие документы.

20 сентября 1918 года Поместный Собор вынужденно прекратил свою продолжавшуюся 13 месяцев работу. Последние заседания проходили под пушечную канонаду, а до места проведения собора участники добирались под свист пуль.

Безусловно, первые реакции Патриарха Тихона на деяния советской власти были крайне негативными. Поток вестей о расправах над духовенством, в особен- Звучали обличения, призывы к покаянию, вплоть до анафемы. Святителю было не привыкать противостоять властям, однако это была не та власть, которая неугодного архиерея перекидывала с места на место. Эта власть сажала в тюрьму, убивала, разрушала и грабила. До анафем ей не было никакого дела. Она не признавала ни загробного воздаяния, ни земного возмездия.

23 января 1918 года был принят декрет об отделении Церкви от государства, ставивший Ее в бесправное положение. Даже ярый апологет советской власти, обновленческий лидер А.И. Введенский признает, что «декрет об отделении Церкви от государства, несмотря

Патриарх Тихон охотно

откликался, когда

ЕГО ПРИГЛАШАЛИ

СЛУЖИТЬ В МНОГОЧИСЛЕН-

ных храмах, ходил

пешком, без пышного

сопровождения,

РАЗГОВАРИВАЛ С ЛЮДЬМИ

уважительно. Простота

ЕГО УДИВЛЯЛА И СВЯЩЕН-

ников, и мирян,

НЕ ПРИВЫКШИХ К ТАКОМУ

поведению архиерея

на то что весь Собор (Всероссийский Церковный Собор 1917-1918 гг.) шел под знаком этой возможности, оказался неожиданным».

24 ноября 1918 года Святейший Патриарх Тихон был подвергнут домашнему аресту, а в его квартире произведен обыск. Из-под стражи его освободили 6 января 1919 года, под Рождество Христово.

Видя спасение от большевистского безбожия не в кровавой войне, а в духовной борьбе, святитель рано вступил на путь попыток налаживания взаимоотношений с советской властью, каким прошёл до конца земной жизни. Уже 6 декабря 1918 года, когда прочность позиций советской власти вовсе не казалась безусловной, он, тем не менее, написал в Совнарком о том, что против власти никаких действий не предпринимал и предпринимать не собирается, и, хотя

многим мероприятиям правительства не сочувствует, «не наше дело судить земные власти».

Чтобы избежать ненужных жертв среди духовенства, 25 сентября 1919 года Патриарх издает послание с требованием не вступать в политическую борьбу.

Летом 1921 года начался страшный голод в Поволжье. Большевики использовали трагедию для ослабления и уничтожения Русской Православной Церкви. Тогда же Всероссийский Патриарх обратился к главам христианских Церквей с призывом о помощи. Он также составил воззвание к клиру и пастве, в котором призывал к совершению добровольных благотворительных пожертвований в пользу голодающих. Для контроля и распределения собранных средств в августе 1921 года Святейший учредил специальный церковный комитет из духовенства и мирян, который был распущен советской властью. Вместо него начинает действовать государственная «Центральная комиссия помощи голодающим» при ВЦИКе. В результате достигнутых договоренностей Патриарх Тихон выпустил новое первосвятительское послание от

6 февраля 1922 года, согласованное с ЦК Помголом, где, в частности, отмечал: «Мы допускаем возможность духовенству и приходским советам, с согласия общин верующих, на попечении которых находится храмовое имущество, использовать находящиеся во многих храмах драгоценные вещи, не имеющие богослужебного употребления (подвески в виде колец, цепей, браслет, ожерелье и другие предметы, жертвуемые на украшение святых икон, золотой и серебряный лом), на помощь голодающим».

Но большевиков это не устраивало. Им нужно

было любой ценой скомпрометировать Церковь в глазах народа. Поэтому издается декрет об изъятии всех ценных церковных предметов.

Из оперативных сводок комиссии по изъятию ценностей видно, что изъятие происходило в грубой форме, оскорбляющей чувства верующих, сопровождалось, с точки зрения церковных канонов, осквернением храмов. Народ про-

Вот выдержка из сводки по изъятию ценностей в Хамовническом районе: «Зачатьевский монастырь окружен толпою, настроенной враждебно, человек до 200 - главным будирующим элементом являются те же ребятишки. Толпа напирает на ворота. Появляется грузовик с вооруженными красноармейцами, старшие и взрослые разбегаются, мальчишки продолжают бросаться и

визжать. Попади в такой момент ком в красноармейца, могли бы быть осложнения. Представители музея везде, а главным образом в Новодевичьем и Зачатьевском, чинят бесконечную волокиту и изощряются в признании вещей, ничего общего с художеством и стариной не имеющих, за высокохудожественные образцы старого порядка. Совершенно гладкая золотая риза с бриллиантовым венчиком оспаривалась ими в течение большого промежутка времени. (Музейные работники пытались сохранить для Церкви все, что возможно - прим. автора). Зачатьевский закончен в 7 часов утра. Изъято: из Зачатьевского монастыря серебра 17 пудов 40 золотников, золота 33 золотника».

На заседании Политбюро 22 марта 1922 года по предложению Ленина был принят план Троцкого по разгрому церковной организации: арест Синода и Патриарха («примерно через 10-15 дней»), печать должна была «взять бешеный тон», надлежало «приступить к изъятию во всей стране, совершенно не занимаясь церквами, не имеющими сколько-нибудь значительных ценностей».

Патриаршая Голгофа







В тяжелые годы особым **УТЕШЕНИЕМ** для Святейшего было ОБЩЕНИЕ С ЕДИНОМЫШЛЕННИКАМИ и молитва. Даже находясь на излечении в больнице, он никогда НЕ ОТКАЗЫВАЛСЯ от возможности совершить литургию

В марте начались допросы Патриарха Тихона.

Поскольку за святителем стояла вся Русская Церковь, то его следовало либо сломить, либо уничтожить. И государство прикладывало к этому максимум усилий: аресты, допросы, вызовы в суд. И бесконечные репрессии, непрестанное уничтожение его чад возлюбленных - духовенства, монашества, активных мирян. Это было самым тяжелым.

8 мая Его Святейшество был перемещён в ранее занимаемый им дом в Донском мужском монастыре (продолжая находиться под стражей) для того, чтобы туда могли прибыть делегаты обновленческого Собошении его сана и монашества.

Обновленческое движение - еще один шаг государства в сторону разрушения православной Церкви. С этой бедой Церковь справилась, но Патриарху это дорого обошлось: он был крайне истощен физически и нравственно.

9 декабря 1924 года в покоях святителя Тихона в Донском монастыре неизвестными был расстрелян триарх, был виден Зачатьевский монастырь, находив-

его келейник - Иаков Полозов. По наиболее распространенной версии, это была неудачная попытка покушения на Святейшего, по другой – убийцы устранили верного Патриарху человека, чтобы на его место поставить более сговорчивого - для оказания давления на святителя.

В эти тяжелые годы особым утешением для Его Святейшества было общение с единомышленниками и молитва. Находясь на свободе и даже на излечении в больнице, он никогда не отказывался от предложений послужить в тех местах, куда его приглашали.

В конце 1924 — начале 1925 гг. здоровье святителя ра, проходившего с конца апреля, с объявлением о ли- ухудшилось, впервые в жизни он не смог совершить рождественские богослужения. Врачи настойчиво советовали лечь в больницу на обследование, и 13 января 1925 года Святейший переехал в клинику доктора Бакунина на Остоженке - одно из первоклассных медицинских учреждений Москвы в то время и одна из немногих частных больниц, еще остававшихся в столице в годы НЭПа. Из окон палаты, где лежал Па-



последнее свое богослужение святитель совершит именно там...

И даже будучи больным, он продолжал принимать всех приходящих к нему. Напряженно трудился, но годы и скорби давали о себе знать. Скончался Патриарх Тихон 7 апреля 1925 года в 11:45.

Анонимно издавшая свои воспоминания свидетельница похорон святителя писала:

- К Донскому стечение народа было огромное. По приблизительному подсчёту, там перебывало в те скорбные дни не менее одного миллиона людей. Вокруг Донского все ведущие к нему улицы и вся Калужская площадь были запружены народом. Уличное движение по ним прекратилось, трамваи доходили лишь до Калужской площади. Порядок поддерживался рабочими-распорядителями, у которых на рукаве была чёрная повязка с белым крестом...
- монастыря шла по четверо в ряд. Передвигались

шийся совсем рядом. Как оказалось впоследствии, у Нескучного вновь прибывающими, этот медленно день и ночь движущийся людской поток не походил на обычные "хвосты". Это было торжественное ше-

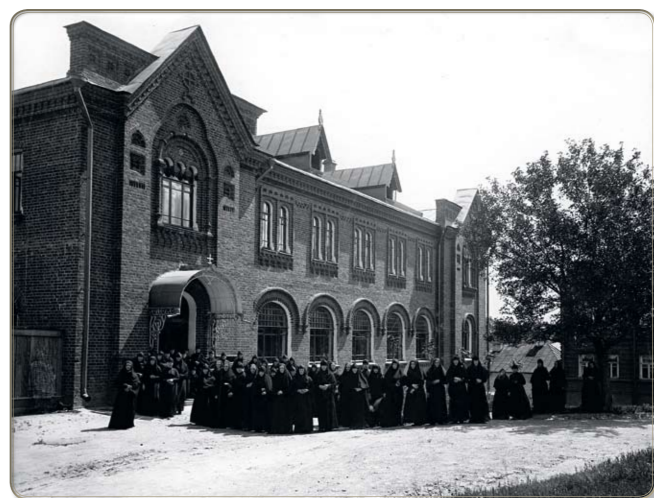
> – В день погребения Патриарха погода стояла чудесна: тёплая, ясная, весенняя. Служба, по установленному чину, началась в 7 утра и продолжалась до наступления темноты. Двери собора были открыты настежь, не поместившимся внутри и стоявшим впереди было слышно богослужение, а пение доносилось и дальше. От вторивших ему передних рядов оно перекатывалось в задние, и пела вся многотысячная толпа. Это было заупокойное служение всенародное. Духовный и молитвенный подъём был так велик, что даже не слышалось плача. Это было не только погребение Патриарха, но и всенародное его прославление...

1 ноября 1981 года Архиерейским Синодом РПЦЗ - Очередь от Нескучного - версты 1,5 от святитель Тихон был прославлен в лике Новомучеников и Исповедников Российских. 9 октября 1989-го кадо собора более трёх часов. Беспрерывно пополняясь иннизирован Архиерейским Собором РПЦ. •





Сестры у монастырского колодца рядом с Северным корпусом келий



## **М**онастырские старицы

Женское старчество — тема весьма деликатная, поскольку девичьи обители в дореволюционной России вели закрытый образ жизни, посторонние туда не попадали, и, в сущности, мы знаем очень немного о старицах монастырей. Сразу приходит на ум наставница игумении Арсении (Себряковой) схимонахиня Ардалиона, и, пожалуй, можно перечислить еще с полтора десятка имен. Однако мало что известно об их подвижничестве и тем более наставничестве. В Зачатьевской обители бережно хранят память о монастырских старицах. О трех из них, особо почитаемых сестрами, — наш рассказ

Зачатьевском монастыре старицы до революции были и, судя по тем крохам воспоминаний, которые до нас дошли, приучали чад своих к послушанию и предельно скромной жизни. Как все подвижники досоветского времени, они ревностно следили за тем, чтобы чада их посещали Богослужения и исполняли монашеское правило.

В XIX веке характер старческого окормления в России изменился под влиянием старцев школы преподобного Паисия Величковского, наиболее яркий образец которых дала Оптина пустынь. Монашеское делание ушло «вглубь», то есть духовные наставники стали придавать важное значение работе чад над собой. Под их руководством наряду с внимательным прочитыванием канонов и акафистов монашествующие стали уделять большое внимание молитве Иисусовой.



#### Просфорница в доме Бога

До нашего времени дошли сведения о монахине Антонине (Яковлевой), окормлявшейся у старца оптинской школы архимандрита Нила (Кастальского). Сведения эти происходят из двух источников: записей самой матушки Антонины, в которых она рассказывает в основном о своем общении с отцом Нилом, и воспоминаний о монахине Антонине (уже старице), которые написали ее духовные чада, наши современники. Какие-то скудные следы остались в официальных документах. Из них мы узнаем, что родившаяся в 1869 году «девица Анна происходила из крестьян Смоленской губернии Гжатского уезда и окончила школу».

«Когда Анна Яковлева поступила в монастырь, в точности неизвестно. Архивные документы говорят только о времени ее официального определения (то есть «приукаживания») в монастырь — Указом Консистории от 11 сентября 1903 года. По словам Татьяны Григорьевны Маклаковой, невестки монастырского духовника протоиерея Михаила Ивановского, современницы монахини Антонины, Анна пришла в обитель с котомочкой за плечами. Ей было тогда 16 лет, тьевской обители Марией (Коробка), следует, что

и шла она в монастырь, следуя духовному призванию и прорицанию странника, который в раннем детстве сказал ей: «А ты будешь всю жизнь в доме Бога хлебцы печь». Прорицание сбылось буквально. Несколько лет спустя послушанием Анны стало руководство монастырской просфорней, где под ее началом трудились сорок монахинь и послушниц, выполняя заказы на просфоры для большинства окрестных приходов».

Из документа, подписанного игуменией Зача-

19 ноября 1909 года Анна была пострижена в мантию с именем Антонина. Она продолжала свои труды на просфорне, но это был внешний пласт ее жизни, а о внутренних, глубинных, мы узнаем из записанных ею бесед со своим старцем архимандритом Нилом (Кастальским). Характер у монахини Антонины был вспыльчивый и властный. Послушание ответственное, связанное с руководством, что само по себе уже определенное испытание, особенно при таких природных свойствах. Она понимает, что так жить нельзя, и начинает бороться с собой. Получается это у нее с большим трудом, но она старается. Старец ее утешает и наставляет. Просто и с любовью.

Фактически в книге о жизни матушки Антонины «Учись побеждать страсти», изданной Зачатьевским монастырем, мы видим начало и конец духовного пути монахини. И если в начале она могла так рассердиться на сестру, что чуть было не облила ее кипятком, то в конце она бережно и терпеливо относится к каждому человеку, с которым сводит ее жизнь. Конечно, между таким началом и концом был «кипяток» мысленный и один Господь знает, сколько сил, душевных и физических, сколько слезных молитв было приложено к тому, чтоб его остудить. Тот жестокий поступок, ту горячность своей молодости она никогда не забывала, и чада ее недоумевали, зачем она об этом рассказывает, не понимая, что это и есть покаяние: Господь уже простил, а она до конца своих дней помнит об этом с сокрушением.

Когда в 1925 году большевики закрыли Зачатьевскую обитель, монахиня Антонина и еще несколько сестер нашли приют в доме монастырского духовника отца Михаила Ивановского. Они стали ходить на богослужения в церковь Илии Пророка Обыденного и печь просфоры для этого храма.

«Матушка стояла в храме в левом приделе на небольшом возвышении, сделанном специально для монашествующих. И старалась каждое воскресенье причащаться».

«Многие из зачатьевских монахинь после закрытия монастыря проживали в Александрове. Посещавшие Москву сестры всегда находили приют и ночлег в доме по 3-му Зачатьевскому и неизменную заботу монахини Антонины и ее келейницы Настеньки (будущей схимонахини Нины)».

Саму матушку Антонину миновали ужасы ссылок и лагерей, но о них ей рассказывали возвращавшиеся оттуда во 2-й половине 50-х гг. монахи и священники, находившие в ее доме внимание и отдохновение. На попечении матушек Антонины и Насти было также трое сыновей протоиерея Михаила Ивановского, осиротевших после ранней смерти матери. Постепенно их квартира в доме № 14 в 3-м Зачатьевском переулке становится духовным центром, где многие находили помощь, поддержку и утешение в те трудные годы.



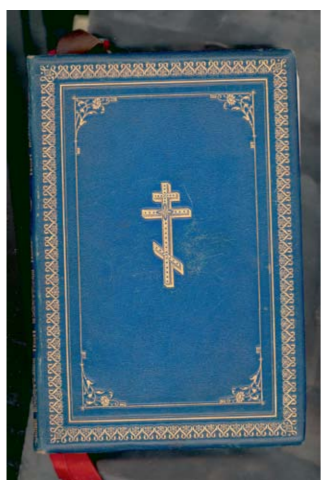
Баррикады на Остоженке, 1917 г.

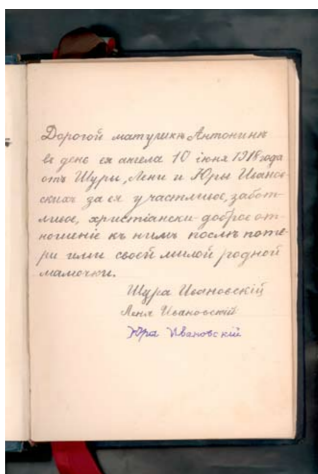


Монастырский дворик у Надвратного храма (после закрытия обители)

Начало разрушения Богородице-Рождественского собора монастыря, 1933-1934 гг.







На попечении матушек Антонины и Насти было трое сыновей протоиерея Михаила Ивановского, осиротевших после ранней смерти матери



«Высокий образ духовной жизни приводил к монахи- У монахини Антонины не было никакого зла на власть ням очень разных людей — от нищенки у храма Илии Обыденного (мать Антонина звала ее "бедной вдовицей") до рафинированных интеллигентов, для которых монахиня Антонина была духовной матерью. Некоторые из частых посетителей матушки приняли в эти годы тайный постриг. Всем своим посетителям она помогала Церкви все, что было в ее силах. преодолевать трудности и соблазны в духовной и мирской жизни», – свидетельствует Т.Г. Маклакова.

Примечательно, что сама Маклакова, будучи человеком атеистического воспитания, поначалу «подсознательно была склонна к неприятию церковных людей. Однако 11 лет близкого общения с монахинями Зачатьевского монастыря, наблюдения за их повседневными трудами, самоотверженной помощью ближним, полнейшей личной неприхотливостью постепенно пробудили любовь к этим людям и глубокое уважение к их подвижнической жизни».

Многие общавшиеся с монахиней Антониной люди свидетельствуют не только о ее даре рассудительности, но и о прозорливости и исцелениях по молитвам матушки. Лицо у нее, несмотря на глубокую старость, отличалось приятной светлостью, умом и внутренним благородством. Говорила она приветливо, не спеша и негромко.

или обстоятельства времени. Она всегда была мирная. Главным для нее было поддерживать, как только возможно, ослабевающих чад Церкви. Ее родственница Лидия Степановна Карпук часто говорила: «Матушка все отдавала Церкви». Другими словами, делала для

Ходили монахини (Антонина и Нина) в черном или темном, носили пальто из самого плохого материала, который никто не использовал; на голове носили платок, на ногах - сапоги. Одежда была очень убогая. В келье матушки убранство было крайне простое, скромное. В правом переднем углу стоял киот с иконами, рядом с ним - большое изображение на картоне Божией Матери «Неувядаемый Цвет», два-три простых стула и небольшой буфет-комод. По левой стене – монастырский диван, на котором монахиня спала. Около дивана - небольшой стол, за которым пили чай и обедали, а также разделывались просфоры.

Жили и питались матушка и ее келейница очень скромно, если не сказать скудно, строго постились, раздавая большими трудами заработанные деньги всем, порой и не особо добросовестным просителям и, конечно, близким, когда тех посещала нужда.

По воспоминаниям Натальи Сергеевны Драгуновой, прихожанки Ильинского храма, монахиня Антонина всегда была гостеприимна: «Бывало, придет к ней кто, так она первым делом зовет свою послушницу и велит кормить гостей. Помню, я только появлюсь на пороге, а она уже кричит: "Наська, давай корми Наталью!" И никогда никого голодным от себя не отпускала».

Последние 12 лет жизни матушка не могла сама ходить в храм, каждую неделю ее причащали на дому. Она продолжала принимать людей и окормлять своих чад духовно, а также помогать им материально. Монахиня Антонина сподобилась высоких духовных даров, о которых впоследствии рассказывали ее чада. В частности, предсказала возрождение Зачатьевского монастыря.

Л.С. Карпук слышала, что Патриарх Алексий (Симанский; †1970) при посещении храма Илии Пророка Обыденного поинтересовался, кто печет просфоры. После того, как ему указали на матушку Антонину, Святейший распорядился, чтобы просфорницу, когда преставится, похоронили в Переделкино, что и произошло в 1969 году.



Тихое солнышко

Келейница матушки Антонины схимонахиня Нина (Анастасия Корнеева) пережила свою наставницу на 15 лет. В 1925 году она была самой молодой послушницей в обители и пламенела мученическим духом.

Согласно свидетельству одного из бывших алтарников храма Пророка Илии Обыденного, когда закрыли Зачатьевский, монахини жили недалеко от храма. Когда всех стали высылать, матушка Нина сама пришла в органы, чтобы быть со всеми, а там посмотрели на неё – такая она была кроткая, как дитя, безобидная и неопасная - и даже удивились, что сама пришла, сказали: «Иди, иди домой, живёшь — и живи!»

По складу души монахиня Нина была полной противоположностью своей наставнице. «Кроткая, тихая, простая, смиренная, добрая, легкий характер, чувство юмора», — так характеризуют матушку знавшие ее люди.

«В монастырь она пришла 19-летней девушкой, успев приобрести профессию белошвейки и проработав несколько лет в швейной мастерской Петровского пассажа». Поэтому если остальные сестры зарабатывали на жизнь стеганием одеял, то монахиня Нина выполняла и более сложные заказы. Кроме этого, вместе с матушкой Антониной она пекла просфоры и помогала ей по хозяйству. И в дальнейшем, безусловно, ухаживала за престарелой наставницей. «Ну, что ж вы, как Золушка, с утра до поздней ночи трудитесь?» - говорят ей. Отвечает: «Нет, не как 3олушка, у меня на черной мантии не серая зола, а даже "грязь" — белая: мука от просфор, нитки — от шитья, вата от одеял».

С монахиней Антониной они жили дружно, Настенька была образцом кротости, терпения и послушания. Когда и при каких обстоятельствах ее постригли в мантию, неизвестно. По преставлении матушки Антонины ее труды легли на плечи келейницы. Просфоры она уже пекла сама и «вела жизнь очень скромную и уединенную. Схимонахиня Нина была для всех тихим солнышком, согревавшим своей сердечной улыбкой и кротким взглядом лучистых глаз. Те, кто знал матушку Нину, вспоминают, как стояла она смиренно в храме (или сидела на маленьком стульчике) на одном и том же месте, в правом приделе святых апостолов Петра и Павла, как любила молиться и какое имела дерзновение пред Господом, так что по ее молитвам люди получали исцеления и избавление от искушений.

Если монахиня Антонина не только молилась за своих чад, но и могла дать житейский совет, то подвиг матушки Нины был по преимуществу молитвенным. При этом монахиня всегда оставалась в тени, так что получившие благодатную помощь и не знали о своей молитвеннице. Так, одна раба Божия, впоследствии монахиня Елена, по молитвам матушки исцелилась от сильного рожистого воспаления ноги, хотя она и не просила о помощи, но монахиня сама, чувствуя опасность болезни, попросила у Господа избавления для Елены. И, конечно же, милосердное служение ближним, продолжавшееся всю ее жизнь, наверняка будет помянуто пред Господом.

За некоторое время до кончины она приняла великую схиму с именем Нина. Как свидетельствует алтарник храма Илии Пророка Обыденного, тогда нескольких монахинь постригали и ее тоже постригли, сама она и не хотела этого. По своему смирению матушка считала себя недостойной великой схимы, но Господь судил иначе.

Скончалась схимонахиня Нина 23 ноября 1984 года, а на третий день, 25 ноября, в праздник чудотворной монастырской иконы Божией Матери «Милостивая», в центральном приделе Обыденского храма было совершено отпевание.







«Святой угол» в келье схимонахини Филареты (Дегтяревой) со старинной монастырской иконой Покрова Божией Матери; домик в деревне Жуковка Московской области, где она жила; могилка матушки Филареты на кладбище в Ильинском

#### Тетя Евгеша

В советское время была известна еще одна старица Зачатьевскоей обители — схимонахиня Филарета (Евгения Ивановна Дегтярева). Ее судьба сложилась более драматично, чем у матушек Антонины и Нины.

Она была родом из Луцка и поступила в монастырь в первые годы после революции. По послушанию была отправлена на подворье Зачатьевского на станции Боровиха (Барвиха). После закрытия обители сестры создали и официально зарегистрировали там пошивочную артель. К 1928 году здесь было 14 человек. Конечно, все знали, что это за швеи, и местное население их уважало и старалось помочь.

«В 1932 году подворье уничтожили, храм разрушили, а сестер арестовали, посадили в товарный поезд и куда-то повезли. Но некоторым из них удалось сбежать и скрыться в монастырском лесу. Они укрылись в землянке и жили там с весны до поздней осени, а жители из окрестных деревень приносили им еду и теплые вещи».

Но в землянке долго не проживешь, и сестрам приходилось искать жилье потеплее. Чаще всего это были комнатки в домах у местных крестьян. Среди ней приезжали молоды этих сестер была и матушка Филарета. В народе ее звали просто — тётя Евгеша. Когда уничтожали монати, над ее домом видел настырскую церковь, часть храмовых икон Евгения простертым Покровом.

забрала с собой. Ее приютила в земляночке местная жительница, тётя Нюша. Но вот монахиню забирают в ссылку, из которой она возвращается в родные монастырские места с подорванным здоровьем. Некоторое время ютится в своей землянке.

Вспоминает соседка матушки Филареты Ирина Михайловна Тризна: «Землянка была совершенно крошечная: низенький вход, одно окошечко, столик под ним и все в иконах — иконы, иконы, иконы, кровать, иконы, иконы и печка; из-за печки она и погорела, потому что над печкой висели тряпочки. Отец мой ее вытащил, спас от пожара, кинулся в самое пекло один, но ее вытащил. Залили эту земляночку, и после этого тетю Евгешу взяла к себе Раиса».

Таким образом, монахиня стала жить в посёлке Жуковка, в домике на три квартиры. В одной из них тёте Евгеше был выделен маленький уголок. За ней ухаживала Раиса, хозяйка квартиры, которая потом сама приняла постриг с именем Людмила. Матушку Филарету многие любили и почитали за старицу. «Настоящая она была монашенка, никуда не ходила. А к ней приезжали молодые монахи, один из них — будущий Патриарх Пимен». По рассказам местных жителей, над ее домом видели Саму Матерь Божию с распростертым Покровом.

Были и случаи прозорливости у монахини Филареты. Вот что вспоминает Ирина Михайловна: «В 1962 году, когда мы начали пристройку к дому, тетя Евгеша предупреждала: "Не стройте, ни в коем случае ничего не делайте! Жуковки не будет совсем, всю Жуковку выселят — вы только деньги зря потратите!" Нам не верилось. Ну, как это, деревню такую выселят, куда? А сейчас мы вспоминаем ее слова. Почти всех уже выселили и понастроили коттеджей, одни дачники только живут».

Заботилась матушка и о молодом поколении. У нее было много знакомых юношей и девушек, и она все пыталась их пристроить, главным образом, к семейной жизни.

«В войну, когда начиналась бомбежка, нас, маленьких детей, собирали в доме у монахини Филареты. И никакая бомба никогда сюда не попала. Ну, конечно, они все там молились».

А вот что помнит Анна, жительница деревни Барвиха: «Мы звали ее тетей Евгешей. И когда я была маленькой, она приходила к нам. Худенькая такая, низенького росточка. Она была немногословна, но когда говорила, то так тихо, всегда очень тихо, и от всего ее облика веяло добротой и теплом. Мы очень любили, когда она к нам приходила. Да и она любила. У нас дома были иконы, старинные, большие. И вот придет тетя Евгеша и начинает Псалтирь читать, а потом о праздниках церковных рассказывала, когда какой будет. Я до сих пор помню об этом с ее слов. Матушка научила меня молиться одной молитвой: "Господи, сохрани и помилуй маму, тетю, которая меня растила, и всех остальных". Эта молитва у меня с самого раннего детства. А однажды тетя Евгеша подарила моей маме Евангелие. Старинное такое, совсем маленькая книжечка,

довольно потрепанная. Когда мама умирала, я читала ей Евангелие и спросила: "Мам, а ты помнишь, откуда это Евангелие?" — "Да, помню, это тетя Евгеша нам подарила". В последнее время она стала редко к нам приходить, а поначалу часто ходила. Мы с мамой у нее тоже бывали. Тетя Евгеша, встречая меня, всегда прижимала к себе, и мне было так хорошо! От нее шло такое тепло, которое сохранялось во мне до следующей встречи».

«Она жила в маленькой комнатке, ну очень маленькой, — продолжает Анна. — Там стояли кровать, стол, стул, и вся она была в иконах, и лампады висели. В комнате всегда было темно; такое впечатление, что окошко было одно, и оно всегда было занавешено, то есть свет с улицы не проникал. Такое ощущение, что входишь в какую-то темную-претемную пещерку и вдруг видишь маленькие огоньки горящих перед иконами лампадок. Я очень любила сюда ходить. Когда мы оттуда шли, а расстояние около двух километров, то не шли, а как будто на крыльях летели — такое состояние было возвышенное. Я всегда с нетерпением ждала, когда мы с мамой еще туда пойдем».

Схимонахиня Филарета умерла на руках у Раисы (в постриге инокини Людмилы) 10 августа 1980 года, ее тоже похоронили на кладбище в Ильинском, недалеко от бывшей усадьбы великого князя Сергея Александровича и его супруги Елизаветы Федоровны.

К сожалению, очень мало известно об этих замечательных монастырских старицах, каждая из которых ощутимо влияла на духовную атмосферу тех мест, где Господь привел находиться, трудясь во славу Божию. Всех стариц Зачатьевской обители отличали скромность и простота жизни, евангельское отношение к людям и явные духовные дары, засвидетельствованные очевидцами. ◆



Использованная литература:

- 1. Борцова М. Зачатьевский женский монастырь и некоторые его исповедники. Диплом / Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет. М., 2006
- 2. «Учись побеждать страсти». Жизнеописание монахини Зачатьевского монастыря Антонины (Яковлевой). Составитель монахиня Иулиания (Самсонова). М.: Издательство Зачатьевского монастыря, 2014

100

Книжная полка | Закладка

Елена Владимирова

## Учись побеждать страсти

В 2012 ГОДУ ИЗДАТЕЛЬСТВО ЗАЧАТЬЕВСКОГО МОНАСТЫРЯ В СЕРИИ «ДУХОВНЫЙ ОПЫТ РУССКОГО ЖЕНСКОГО ПОДВИЖНИЧЕСТВА» ВЫПУСТИЛО КНИГУ «УЧИСЬ ПОБЕЖДАТЬ СТРАСТИ» — ЖИЗНЕОПИСАНИЕ НАСЕЛЬНИЦЫ ОБИТЕЛИ МОНАХИНИ АНТОНИНЫ (ЯКОВЛЕВОЙ), ПРОЖИВШЕЙ НА ЗЕМЛЕ ЧУТЬ БОЛЕЕ ВЕКА, НАЧАВШЕЙ СВОЙ МОНАШЕСКИЙ ПУТЬ В XIX СТОЛЕТИИ И ЗАВЕРШИВШЕЙ ЕГО В КОНЦЕ 60-Х ГГ. ХХ ВЕКА

уть этот интересен в силу многих причин, прежде всего, потому что представляет собой иллюстрацию того факта, как благодать Божия помогает человеку преодолеть разрушительное действие греха. Именно об этом книга «Учись побеждать страсти».

Монахиня Антонина (1869—1969) начала борьбу с собой в 16 лет — в монастыре. Господь выделил ей век на этот труд, причем вторая половина этого века пришлась на время советской власти, время страшных гонений. И она не только сама всю жизнь училась побеждать страсти, как заповедал ей духовный наставник, но стала опорой для многих людей в эту тяжкую годину — из ее души в мир потекли реки воды живой. У нее был прекрасный фундамент — полная трудов и скорбей жизнь в обители и окормление у старца оптинской школы архимандрита Нила (Кастальского).

До нас дошли уникальные записи бесед матушки Антонины с отцом Нилом. Приводим фрагменты этих бесед, представляющих немалую духовную ценность.

#### Келейная беседа с дорогим батюшкой 8 июля 1905 года

- Батюшка, плохо живу, страха Божьего нет во мне.
- Оплошали вы немного, страх Божий отошел, а за ним отошло и внимание, и попалась в осуждение. Правду ты говоришь, что уже согрешила внутренно, опять укорила, назвала не по-монашески, сразу не исправишься, поскорее кайтесь и вымолите себе прощение у Господа.
  - Да Вы-то меня простите.
- Бог простит. Внутреннее же осуждение не словом только совершается, но и внутренним движением сердца. Оно уже есть, коль скоро неблаговолительно о ком помыслит душа, совесть заговорит, что согрешила, что же делать, прорвалось, впредь остерегайтеся. Всегда себя так проверяй. Называешь себя худшею всех слава Богу, если это не один язык говорит. Но если какая сестра придет и разбранит тебя, да еще



Архимандрит Нил (Кастальский)





Внутреннее осуждение не словом только совершается, но и внутренним движением сердца. Оно уже есть, коль скоро неблаговолительно о ком помыслит душа, совесть заговорит, что согрешила. Что же делать, прорвалось, впредь остерегайтеся

понапрасну, что с вами будет? Если в душе почувствуете, что этого мало, удесятерить следует, это будет значить, что вы и в чувстве грешница; а если не будет сего в сердце — значит, полно чувства праведности: тщеславие, думаешь, прошло — нет, оно не прошло, а только спряталось на время. Не думайте так скоро отделаться от этой госпожи — всюду за вами по пятам будет идти и жужжать в уши, что хорошо все, исправно, а на деле не так.

Так-то, чадо, еще много в нас неисправностей. Хорошо, что все записываешь, сегодня посвободней потолковать с тобой.

#### Келейная беседа 15 июля 1906 года

- Опять названия разные даешь, но я замечаю - стало уменьшаться. Осудили и еще наставления стали читать. Не похвалю, остерегайтесь учить или замечания делать [той], которая в два раза старше вас, на что это похоже? Вот плод самомнения, а вы того не замечаете. Надобно поправить это дело. Когда увидитесь - непременно извинитесь, попроси прощения. Мне думается, что у вас поминутно происходит в душе суд и решение над другими. Так присмотритесь хорошенько, если это изредка, и то отсюда немалая беда, трубление пред собою и осуждение других. Вот злая тройка, которая мчит в пагубу; надо распрячь и сбыть этих ярых коней, тогда-то выйдет: тише едешь - дальше будешь. Смотрите, пожалуйста, за собой. Пиши чаще, каждый малый проступок, чтобы он был мне известен, - скорее наладишь. Хорошо было бы, если бы ктонибудь бранил тебя: радуйтесь, когда сие будет. Дурно, когда кругом похваляют, а правды никто не скажет. Долго ли запутаться? Поневоле станешь считать себя святой и начнешь читать наставления всем. Вот м[ать] к[азначея] хорошо делает, что нет-нет да и пристукнет, а тебе на пользу. Матушку игумению любите и почитайте, и казначею, и всякую власть монастырскую - они от Бога поставлены, хоть чрез людей. Всех надо слушать и всех сестер ставить куда выше себя. Вы так на них смотрите, что они ходят по горе, а ты внизу, низко-низко и, если душа станет какую сестру видеть ниже себя, крепко укори себя и поспеши у Господа испросить прощения. Злей всех возношение, тщеславие, осуждение это адский дым и смрад. Приучай себя к тому, чтобы больше радоваться, когда с вами презрительно обходятся, укоряют или даже обижают, нежели когда ласкают и приветствуют. В этом самый надежный путь к смирению. Мне бы хотелось, чтобы мое чадо любимое усвоило все добродетели, чтобы не напрасна была наша беседа.

#### Беседа келейная 1907 года

- Ну, чадо, как наша духовная жизнь, улучшается или нет?
- Что сказать мне о себе, увы, ленивой, нерадивой; как ни посмотрю на все свои дела и мысли, истинно не нахожу ничего порядочного, одно воззвание: Боже, милостив буди мне грешнице! Нет у меня совершенного спокойствия, чего-то желаю и сама не разберусь в себе.

Духовной моги войк моножины Антонины вг знакь памати прибыватие уменя учешного и выруковоство Ашдни монашества дорго сто книгу намошинь книгую общего паматы многогр. Аржи манорить Нинь. 1911г. новор, 12, ПРЕПОЛОБНАГО II БОГОНОСНАГО

OTHA HAMETO

### NAPKA ПОДВИЖНИКА

нравственно-полвижническия слова.

въ РУССКОМЪ ПЕРЕВОДЪ.

Изданіе Козельской Введенской Оптиной Пустыни.

Изланіе 2-е.

Издание 2-е.

gleline mount

СЕРГІЕВЪ ПОСАДЪ.

Типографія Св.-Тр. Сергіевой Лавры. 1911. Думается, у вас поминутно происходит в душе суд и решение над другими. Так присмотритесь хорошенько, если это изредка, и то отсюда немалая беда, трубление пред собою и осуждение других. Вот злая тройка, которая мчит в пагубу; надо распрячь и сбыть этих ярых коней, тогда-то выйдет: тише едешь – дальше будешь. Смотрите, пожалуйста, за собой

- Знаешь, чадо, справедливое замечание св[ятых] отцов: совершенное спокойствие для человека лишь тогда, когда в сердце нет никого, кроме Единого Бога.
- Дорогой батюшка, не могу я приложить к себе этого правила: быть равнодушной к тем лицам, которым я много обязана их возрождением меня к духовной жизни. Я душевно их люблю, и как [можно] не чувствовать благодарности к таковым людям? Эти два существа, слившись воедино, живут в душе моей, хотя я паче всего стремлюсь к Богу. Думаю, что это непогрешительно.
- Оно непогрешительно с тем, [у кого] все по Богу, а не по страсти, даже похвально, но у вас есть излишнее беспокойство. Я советую более всего устремлять мысли к вечности, но это не препятствует стремиться и желать поскорее переселиться в нее в надежде на помилование.
- ...Успокаивается на крестных заслугах Господа нашего Иисуса Христа, которого я горячо люблю, а не на свои подвиги [и] ничтожные добродетели, которых нет. [И] если бы были, не могли бы спасти меня без Господа.
- Да, чадо, справедливо, что мы сами собой не можем оправдаться никакими подвигами без Господа, чрез страдания Иисуса Христа и Его Пречистою Плотию и Кровию мы спасены.

Здесь прервали нашу беседу.

#### Беседа у старца в келье, без даты

Вхожу в келью в третий раз моего приезда в Калугу. Это наступил уже третий год моего знакомства с дорогим батюшкой. Очень был рад, едва ли родной отец меня встретил [бы] так, как батюшка. Он знал из моих писем, сколько у меня разных скорбей и приключений, и в каждом письме повторялось: «Когда-то я дождусь того времени, что приеду к Вам и сложу к Вашим св[ятым] стопам свое тяжкое бремя, которое давит мою душу...» Встала я на колени перед старцем, он ласково и полный любви отеческой взглянул на меня и с улыбочкой сказал:

- Ну, чадо, Господь привел опять тебя видеть. С нетерпением я ожидал твоего приезда. Расскажи все твое житие-бытие, как ты там поживаешь со своими сотрудницами по послушанию? Налаживается ли жизнь духовная?
- Простите, дорогой батюшка, очень трудно себя приучить, столько у меня внутри самолюбия, гордости, обиды. Я до сих пор считала себя настоящим человеком, у меня все шло своим чередом. Я чувствовала себя свободной, и совесть меня не мучила, и никогда я себя ни в чем не замечала несправедливой, взыскивала, приказывала и наказывала, бранила, укоряла, осмеивала, и совесть меня не мучила, но теперь у меня идет [все] наоборот: за каждое обидное слово, или [когда] кого побраню, я страдаю и мучусь душой, пока они со мной не смирятся. Некоторые упорные долго не просят прощения, а я страдаю. Не знаю, батюшка, справедливо я поступаю или нет. Вот однажды я сильно отбранила двух сестер, [которые] небрежно

исполняли послушание, много попортили дела, я взыскала и накричала на них, [а] они хотя и виноваты, но мне тоже наговорили разных колкостей. Была суббота, я собираюсь идти в церковь, но на душе очень тяжело, что они не просили прощения. Вспомнила я Ваши слова, что идти навстречу с примирением надо самой, я в церковь не могу так пойти — поднялась у меня буря внутри: «Не ходи, ты права. Иначе ты дашь им повод, они осмеют тебя и в дальнейшем они не будут повиноваться». Хотя трудно мне было, но все же пошла к ним в келью, отворила дверь и говорю: «Сестры, простите меня, Бога ради, я вас оскорбила». Они в ту же минуту бросились мне обе в ноги и начали извиняться. Но я еще не имею смирения (у меня от самолюбия подступили к горлу слезы), я не могла им слова сказать, но когда вернулась в свою келью, я первый раз в жизни испытала мир душевный и на деле я познала благодатное достоинство примирения.

- Хорошо ты, чадо, так поступила, осилила ты врага своим примирением, всегда ты старайся так поступать. Каждое доброе дело оно делается с большими трудностями, а потом и самой приятно. Пускай и посмеются над тобой, кто не понимает духовной жизни.
- Дорогой отец! Я сама до сих пор, пока Вас не знала, думала, что я живу так, как следует, но когда Вы мне все объяснили и как нужно над собой работать, и проверять каждое дело и слово, движение сердца, ничего не скрывать, все описывать Вам или духовному отцу... Как мне трудно было привыкать к такой перемене! Вы меня снова возродили!

#### Без даты

- <...> Так, чадо, люби Бога паче всего земного.
- Я люблю Бога, но не такой крепкой любовью, как Вы говорите: я чувствую, что у меня разделяется любовь, я ни одной минуты не пропускаю, чтобы не думать о Вас, как Вы здоровы, трудно Вам, мало отдыху, народ беспокоит, пища не такая, какой Вы должны бы себя подкрепить, или давно не вижу. Душа рвется к Вам потолковать про жизненные неурядицы или боязнь за самую драгоценную Вашу жизнь. Неужели это вред души или уменьшается любовь к Богу?
- Если ты утвердишь свое сердце в едином Боге, тогда и обо мне не будешь чрезмерно печалиться, а все предашь воле Божией, тогда за твою преданность и мне Господь окажет милость. Молитвы друг за друга они так полезны! Иногда сам удивляюсь, что в моих немощах совершается сила Божия, значит, молитвы искренно преданных чад духовных мне помогают. Так, чадо, думы и заботы о мне растворяй молитвенным признанием преданности воле Божией, и они не будут во вред, а более утвердимся в святой любви, и в молитве друг [за] друга, как апостол пишет: молитеся друг за друга, яко да исцелеете [Иак. 5, 16].
- Да, я верю, родной отец, что Ваши св[ятые] молитвы мне так в моей жизни помогают! Когда у меня случаются скорби или недоумения и разные испытания, я беру перо в руки, начинаю Вам все описывать, и в ту же минуту я чувствую облегчение. А уже когда от Вас ответ получу, то все скорби и испытания исчезают, и жизнь снова оживляется, и я готова все терпеть,

ВСЕХ НАДО СЛУШАТЬ И ВСЕХ СЕСТЕР СТАВИТЬ КУДА ВЫШЕ СЕБЯ. ВЫ ТАК НА НИХ СМОТРИТЕ, ЧТО ОНИ ХОДЯТ ПО ГОРЕ, А ТЫ ВНИЗУ, НИЗКО-НИЗКО, И, ЕСЛИ ДУША СТАНЕТ КАКУЮ СЕСТРУ ВИДЕТЬ НИЖЕ СЕБЯ, КРЕПКО УКОРИ СЕБЯ И ПОСПЕШИ У ГОСПОДА ИСПРОСИТЬ ПРОЩЕНИЯ

и люди те, которые мне столько представили неприятного, становятся дорогими благодетелями, и с удовольствием сделаешь добро и пойдешь им навстречу с примирением.

- Да, дорогое мое чадо, по вере и тебе дает Сам Бог облегчения и мир душевный, кто стремится исполнять волю старца своего, тот всегда будет беспечален. Держись сего послушания и будешь иметь мир в душе.

И здесь прервали нашу беседу.

#### Без даты. До осени 1909 года

Когда был батюшка о[тец] Нил в Москве и был у меня. Сидим за чаем, вдруг батюшка меня спрашивает: «Что же ты, чадо мое, ничего мне не говоришь, что тебе в мантию постригаться?». Я испугалась, не знаю, что и ответить, что я никогда не собиралась принять большой постриг, ужасно боялась, да и говорю: «Что Вы, дорогой батюшка, я никогда не намерена принять пострижение, [поскольку] по нерадению своему не могу быть хорошей, смиренной монахиней и слышала от монахинь, что нерадивый монах не узрит славы Божией. Эта мысль меня не допускает быть монахиней, лучше буду последней послушницей.

— А я тебе скажу вот что, чадо мое: сама не домогайся какими-нибудь происками получить мантию — она тогда будет тяжела, а если мать игумения назначит, то нет тебе моего благословения отказаться. Мантия есть образ смирения. Если ты в мантии, то не нужно гордиться, гордость всем вредит. А смирение во всем нужно. Так, чадо мое милое, если будет на то воля Божия, желаю тебе быть монахиней, но не гордиться ей [мантией], а паче смиряться: когда пойдешь в мантии, посмотри на нее, сколько она тащится по земле, и вспоминай свои грехи — такая же вереница грехов у меня, какой длинный хвост у мантии. Будь самой последней монахиней, монах есть исполнитель всех заповедей, а кому же они предписаны не исполнять? Так, чадо, желаю тебе принять мантию, как залог вечного спасения. Имей смирение, и в руках спасение будет.

#### Без даты. Конец 1910 года

- Вот, чадо, год прошел, как ты приняла мантию. Как ты, не раскаиваешься? Я потому спросил тебя, что ты особенно боялась.
- Нет, родной мой отец, раскаиваться я не раскаиваюсь, но перемену чувствую. Целый год я так себя чувствовала легко, в сердце какая-то особенная теплота. И радость, наивность детская и любовь ко всем особенная, но теперь я такого чувства и теплоты не ощущаю и нередко задумываюсь, что, наверное, я стала жить не по-монашески. Иногда начинаю малодушничать и унывать.
- Нет, чадо, я тебе и писал и опять скажу, что [не] надейся на сердечную теплоту и на духовную радость — все непрочно, а всегда будь готова следовать воле Божией. Нравится ли то нам или нет, ты только не покидай Господа, а Он никогда не покинет тебя. Аще и мать забудет дитя свое, говорит Он, — Аз не забуду тебя [ср.: Ис. 49, 15]. А чем больше кто скорбей здесь несет, тем легче тому войти в то вечное Царствование. Малодушие и уныние неизбежно для тебя. Потому что никаких вольных скорбей не несешь, а ведь в Царство Небесное ничто скверное не внидет. Вот и очищает тебя Милосердный Господь унынием и поношением. Монах должен поношение пить, как воду. Господь привлекает малодушных, посылая им утешение. Затем Он отнимает его и смотрит на тебя: кто ты — верная раба Его или лукавая, которая любит Господина только тогда, когда Он ее утешает. Вот ты тогда-то покажи искреннюю любовь неподкупной невесты Его. Но и это пройдет, и опять блеснет луч утешения. Но горе тебе, если ты вознесешься - враг видит, откуда ты получаешь, и старается отбить тебя от пастыря... Держись, а главное - смиряйся. Лишь потеряешь смирение и самоукоре-



Монахиня Антонина (Яковлева)



ние, тогда прощай. Об том нечего скорбеть, что приходится и побранить и наказать — послушание твое такое. Только гнева не держи в сердце, а чем можешь — утешай, а кто будет упорничать, не уступать, оставь этого человека, уйди, если можно, пока гнев пройдет. И сказано: смятохся и не глаголах [Пс. 76, 5]. Лучше пускай называют святошей и ханжой.

- А самолюбие-то кипит внутри...
- Внутри-то пускай кипит, да наружу-то [чтоб] не выходило. Много труда нужно, чтобы и внутри не кипело. Я когда был в Оптине, вот меня отбранил один брат ни за что, мне так стало обидно, я и пошел к старцу о[тцу] Амвросию и говорю ему: «Вот, батюшка, как меня оскорбил такой-то брат», и жду, что старец его обвинит. А вышло дело не так. «А ты просил у него прощения?» говорит старец. «Нет, батюшка». «Так поди и проси у него прощения». «Да я же ни в чем не виноват...» «Иди». А самолюбието, как у тебя, кипит во все поры. Отворил келью бух ему в ноги, а он мне, и сразу у него вид изменился: вместо гнева появилась братская любовь, и старец в ладоши похлопал. Наше взяло, врага победили! Такто, милое чадо, хорошее и полезное все трудом достается. Живи проще, имей смирение, считай себя хуже всех, нигде не выделяйся, а скорей назад пяться. Вот, Антонина, завтра поедем к преподобному Сергию.
  - Очень рада, дорогой батюшка.

Утром рано поехали. Сидим в вагоне. Батюшка спрашивает меня:

- Антонина, что ты думаешь, что я долго проживу?
- Думаю, что годков десять еще поживете.
- Нет, чадо, а я тебя хочу попросить, чтобы ты мне мантию сшила, я в ней лягу, а то у меня есть, да она старая, и то висит в женском монастыре, когда я там исповедую и надеваю.
  - Батюшка, наверное, Вы ляжете в митре и в архимандритской мантии.
- Нет, чадо, я монах и лягу в простой монашеской камилавке и в твоей мантии, если ты мне сошьешь.
- Я очень рада, что Вы желаете от меня мантию. Как приедем в Москву, куплю, и Вы ее с собой возьмете.
  - Пускай Серафима Ивановская ее сошьет.
- Хорошо, все исполню! А почему Вы, дорогой батюшка, так часто стали говорить про смерть, значит, Вы чувствуете что-нибудь? И Вам не жалко нас оставить сиротами?

Я заплакала, и батюшка, как родной отец, меня утешал.

- Не скорби обо мне, если что случится по-твоему скорбное, но я думаю иначе: переходить в вечность все мы должны, только не в одно время. А ты за меня помолись, чтобы Господь простил мне грехи. Время настает трудное, здоровье у меня стало плохое, нерадение увеличивается.
- Что Вы, батюшка, я и слышать не хочу! Какое у Вас нерадение? Всю жизнь себя понуждаете на великие подвиги. С одним народом никогда себе покоя не видите.
- А что в Св[ятом] Евангелии сказал Господь: когда вся повеленная исполните и говорите, что ничего не стоящие рабы [ср.:  $\Lambda$ к. 17, 10]. Добрых дел нет, но надежда на милосердие Божие есть, что мы спасены Его Пречистою Кровию, да на великое заступничество Царицы Небесной Она особенно ходатайствует к Сыну Своему. Ах чадо, Она такой красоты, что человек не может изобразить, Она больше является в монашеском одеянии, и после человек готов на все скорби.

 ${
m M}$  мы проговорили всю дорогу, не заметили, [как] уже видна была  ${
m \Lambda}$ авра. Батюшка перекрестился, потом и говорит:

 Вот, преподобный Сергий сам трудился целые дни за гнилой хлеб, а своих чад теперь рыбкой кормит, — и улыбнулся своей ангельской улыбкой.

Спросила я о келейных правилах.

На субботу: оставляются земные поклоны, заменяют поясные. На воскресенье: совсем правила оставляются, и 24 декабря, когда полиелей — поясные. И по 7 января правила совсем оставляются. И на Страстной, с Пятницы Великой до Фоминой понедельника правила оставляются совсем.

Земные поклоны [оставляются] до Сошествия Св[ятого] Духа.

В чем заключаются келейные правила: 1. Глава Евангелия; 2. Глава посланий Апостольских; 3. Кафизмы, дневной канон святому, пятисотица непременно. А когда не бываешь за вечерней — акафист и канон, а не служба.

Я спросила: когда за упущением время правила остаются неисполнены, я смущаюсь.

— Не надо смущаться, укори себя, а на другой день постарайся исполнить не то, что опустила, а что надлежит дню, — дорогой батюшка обеими ручками погладил меня по головке. — Да, чадочка, не упирайся на внешние правила, как на твердый жезл, они мало дают пользы без смирения. Держись обеими руками за смирение, при смирении пойдет как по маслу монашеская жизнь, и, [когда] опущение будет, не будешь смущаться. С нас Господь не взыщет за опущение внешних правил, а взыщет за оставление совсем правил. Иногда так бывает: сегодня не исполнил, и завтра, и третий день, да и скажешь: что ж делать, времени нет — совсем и оставишь. Вот за это Господь и взыщет».



Злей всех возношение, тщеславие, осуждение — это адский дым и смрад. Приучай себя к тому, чтобы больше радоваться, когда с вами презрительно обходятся, укоряют или даже обижают, нежели когда ласкают и приветствуют. В этом самый надежный путь к смирению

- Батюшка, мне хотелось бы в среду и пяток не кушать.
- Бог благословит.
- А прочие дни как?
- Понедельник постное, остальные что положено уставом, большего поста не надо, умеренность всегда держи. Бог нигде не сказал: аще постницы, то Мои ученицы, но: аще любовь имате между сбою [ср.: Ин. 13, 35].
  - Батюшка, я пострижение приняла, а власяницы не ношу. Грешно.
  - Вместо власяницы терпи скорби с любовью, не ропщи.
- Дорогой батюшка, теперь как кто пришел, то начинается беседа, что люди не так живут, все хуже нас. Уклониться неудобно и говорить нежелательно, как поступить не знаешь.
- Лучше молчи, а спросят, что молчишь, тогда скажи: «Да не знаю, что сказать, сама во всем неисправна, совесть воспрещает разбирать чужие дела». В каждой беседе с людьми надо ограждать себя страхом Божиим и памятью о смерти, за каждое праздное слово дадим ответ в день судный. Так, Антониночка, чадо мое, бойся сего...



Общение со старцем Нилом было самым драгоценным приобретением в дореволюционной жизни монахини Антонины. И это самые интересные страницы книги. Помещена также небольшая биография старца Нила (Кастальского) и духовника Зачатьевского монастыря протоиерея Михаила (Ивановского), у которого окормлялась матушка после смерти архимандрита Нила.

Облик монахини Антонины дорисовывают воспоминания ее духовных чад, родственников и просто людей, сталкивавшихся с ней по поводу духовных проблем. Мы видим человека энергичного, но терпеливого, обладающего дарами рассуждения и прозорливости. Немалый интерес представляют ее предсказания (уже сбывшиеся) о судьбе Зачатьевского монастыря. Очень подробно описаны последние дни монахини и действительно преподобническая кончина. Составитель кни-

ги монахиня Иулиания (Самсонова) проделала огромную работу, разыскав и проанализировав немало документов, касающихся матушки Антонины и людей, оказавших на нее духовное влияние.

Книга «Учись побеждать страсти» будет интересна широкому кругу читателей — и монашествующим, и мирянам, и людям, интересующимся русской церковной историей. ◆



#### http://monasterium.ru/



Официальное периодическое издание Синодального отдела по монастырям и монашеству

№ 11[23] ноябрь 2015 г.

Свидетельство о регистрации СМИ ПИ ФС 77-57229 от 12 марта 2014 г.

Без возрастных ограничений

Учредитель— Религиозная организация «Синодальный отдел по монастырям и монашеству Русской Православной Церкви»

Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви



Фото: Владимир Ходаков

Главный редактор — игумен Петр (Еремеев), наместник Высоко-Петровского ставропигиального мужского монастыря г. Москвы

Выпускающий редактор — Христина Полякова Редакция: Михаил Первушин Сергей Кириллов Дарья Гордиенко Даниил Африн Лидия Чуплыгина (дизайн и верстка) Ирина Володина (корректор)

Авторы:

Игумения Иулиания (Каледа) Нина Ставицкая Анастасия Михалос Елена Днепрова Ольга Куприянова Елена Владимирова

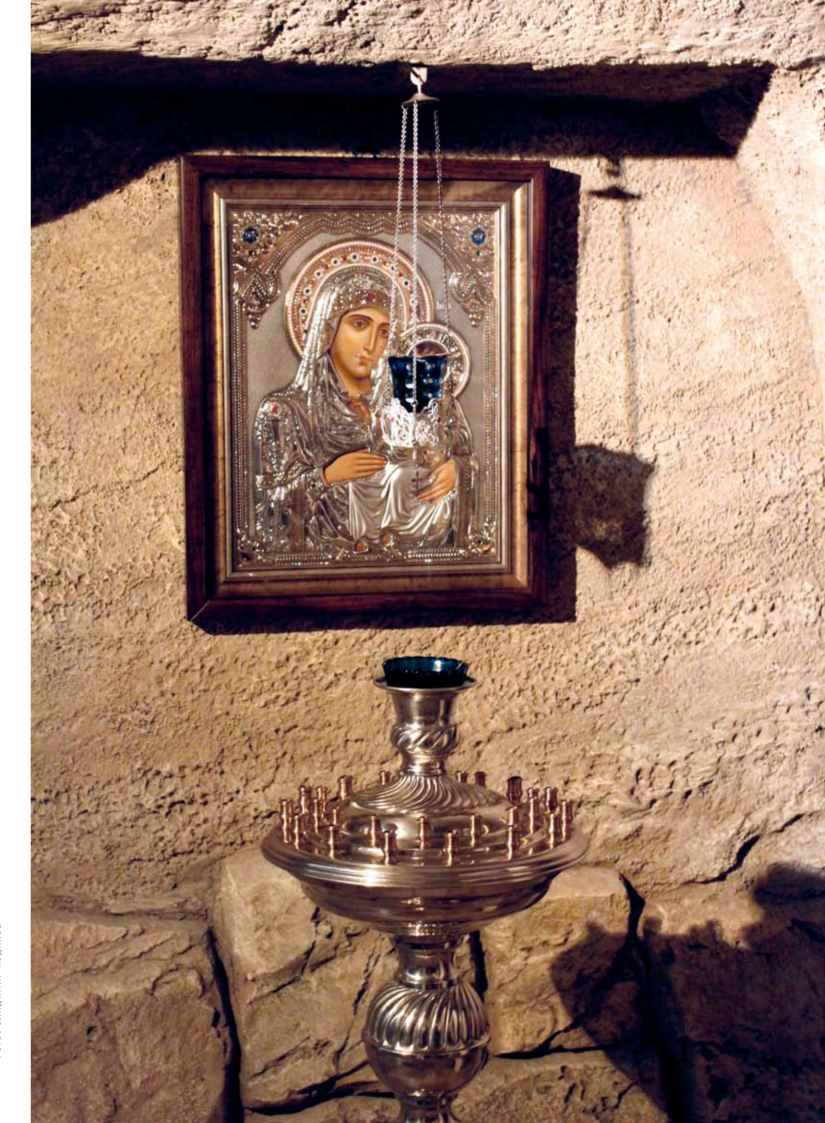
Фото и иллюстрации:

Владимир Ходаков Кристина Кормилицына

Распространение: Александр Свалов Александр Казаков тел.: 8 (495) 796 14 95, 8 (495) 624 34 81 эл. почта: mon.vestnik@gmail.com 28petrovka@gmail.com

Адрес редакции: 127051, Россия, Москва, ул. Петровка 28/2, Высоко-Петровский ставропигиальный мужской монастырь г. Москвы e-mail: mon\_vestnik@mail.ru

Тираж 4000 экз. Отпечатано APCPublishung, 127550, Москва, Дмитровское ш., 45



### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЛ

# Монастырскій ВЕСНИКЪ

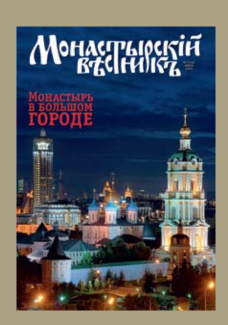


Вы сможете без задержек полугать свежие выпуски официального издания Синодального отдела по монастырям и монашеству, журнал с интересом и пользой прогтут иногествующие.

«Монастырский вестник» расширит ассортимент книжных лавок, ориентированных на паломников.







0 Т Д Е Л Р А С П Р О С Т Р А Н Е Н И Я 28petrovka@gmail.com 8 (495) 796 14 95

